
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                 © Сюмбель Зайнуллина, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                               DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-416-446 

 
ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ 

КОНЦЕПЦИИ МЕТЕМПСИХОЗА В ДРЕВНЕЙ ГРЕЦИИ 
VI–V ВВ. ДО Н. Э. 

  
 
 

Сюмбель Зайнуллина 
НИУ «Высшая школа экономики» (Москва) 

 
SYUMBEL ZAINULLINA 

HSE University (Moscow) 
A HISTORICAL-PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF THE CONCEPT OF METEMPSYCHOSIS  

IN ANCIENT GREECE (6TH–5TH CENTURIES BCE) 

ABSTRACT. This article proposes a reconsideration of the conventional scholarly use of the 
term “metempsychosis” in relation to Greek thought of the 6th–5th centuries BCE. We 
proceed from the assumption that the term is laden with a range of anachronistic mean-
ings which, when applied to archaic sources, tend to distort their ideas and obscure their 
diversity. An analysis of early texts (Xenophanes, Pindar, Empedocles, Herodotus, the Or-
phics) shows that what is usually reduced to “transmigration of souls” in fact comprises a 
set of distinct and sometimes incompatible models of life, death, and subjectness, which 
cannot be integrated into a single doctrine. It is concluded that it is methodologically jus-
tified to adopt a more conceptually pure notion “proto-metempsychosis”, which denotes 
a minimal unity of two components: the idea of a continuous alternation of life and death, 
and the presence of a subject participating in this process. Such a definition allows for a 
more accurate description of archaic views, avoiding the projection of later frameworks 
onto earlier material and preserving their originality. 

KEYWORDS: metempsychosis, soul, life, death, immortality.

 
В научной литературе по Античности практически повсеместно встречается 
исследовательское понятие «метемпсихоз», которое обозначает некую ми-
ровоззренческую концепцию в истории мысли. Ее обнаруживают у разных 
античных авторов, начиная с пифагорейцев и орфиков в Древней Греции, 
продолжая Платоном и латинскими поэтами. Исследователи изучают ряд 
проблем в связи с предполагаемой древней концепцией: ее происхождение 
и авторство, взаимосвязь с традиционными для Древней Греции и Рима 
представлениями о загробном мире и религией, влияние друг на друга раз-
ных источников и соседствующих культур и т.п.  



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 417

Подразумевая единство древней концепции, исследователи больше всего 
обращали внимание на вопрос ее происхождения, и их споры породили мно-
жество теорий, которые можно подразделить на две группы: (1) концепция 
заимствована извне (из Египта, Индии, Скифии и др.); (2) она имеет внутрен-
нее происхождение (из пифагореизма, орфизма или традиционной грече-
ской религии).  

В связи с этим, можно отметить несколько основных тенденций в исто-
риографии. Прежде всего, это спад популярности теорий заимствования. 
Например, индийскую версию происхождения защищал знаменитый сан-
скритолог Л. фон Шредер (Schroeder 1884, 30–31), затем ей высказал некото-
рую поддержку и В. Буркерт (Burkert 1972, 164–165), но сегодня она, как и еги-
петская, не находит практически никакой поддержки среди ведущих 
исследователей. То же касается теории скифского шаманизма, популярной в 
50–80-х годах XX века в связи с концепциями К. Мейли, Э. Доддса и Ф. Корн-
форда (Dodds 1951, 141–142, 149), но мало кем поддерживаемой в современно-
сти1. Основными же конкурентами в вопросе авторства концепции сегодня 
выступают орфики и пифагорейцы. Их сторонники находились и раньше, 
например, в пользу орфиков высказывался А. Б. Кит, опровергший доводы 
Л. фон Шредера в критической статье 1909 года (Keith 1909, 575–578, 581–586, 
598–599). Пифагорейскую теорию происхождения, в свою очередь, защищал 
Г. Лонг в диссертации 1948 года (Long 1948, 2–4, 10–11). Из современных иссле-
дователей предпочтение орфикам отдают Л. Жмудь и Г. Корнелли (Жмудь 
2012, 190–193, 198–202; Cornelli 2013, 97–107, 116–135), а пифагорейцам — Г. Бе-
тег (Betegh 2014, 157–158). Не так давно А. В. Лебедев предложил новую «эгей-
скую» или «критскую» теорию происхождения учения о метемпсихозе с 
Крита и Кикладских островов Бронзового века (Lebedev 2023, 272–274). 

                                                 
1 Обзор истории концепции «греческого шаманизма» и ее критику можно найти 

у Л. Жмудя (2012, 121–133). Ю. Устинова придерживается, как выразился В. Хладки 
(Hladký 2018, 23), «умеренной» (moderate) концепции шаманизма в том смысле, что 
она отказывается от теории диффузионизма: Ustinova 2009, 49–50. См. также крити-
ческий разбор понятия «греческого шаманизма» в статье А. С. Афонасиной, где ав-
тор подробно обсуждает методологические и концептуальные проблемы, возника-
ющие в исследованиях по этой теме: некритичное копирование аргументов, 
отсутствие четкого определения термина, и, прежде всего, нарушение «принципа 
семейного сходства» (Афонасина 2024, 473–474, 477, 482). Афонасина говорит о 
необходимости комплексного и строгого определения понятия «шаманизм» и при-
водит в качестве удачного примера такого определения работу Х. Сидки (ibid., 480–
481). Она также считает ошибочным приписывание идеи переселения душ шама-
низму (ibid., 475). 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

418

Позиции всех исследователей отличаются друг от друга выбором опери-
руемых фактов, подходом, способом аргументации и др. Исходя из этого, 
можно выделить другую тенденцию — постепенный переход от историче-
ских объяснений к концептуальным2.  

К примеру, существование значительных различий между идеями в древ-
них индийских текстах и греческим метемпсихозом (глубокая религиоз-
ность второго, наличие идеи о воспоминании предыдущей жизни, выполня-
ющей моральную функцию и т.п.) было лишь одним из аргументов Кита 
против Шредера. Помимо этого, он находил подтверждение своей точки зре-
ния в следующем: (1) влияние из Индии невозможно хронологически; (2) 
идеи Пифагора не были чужды грекам VI–V века до н.э., уже поклонявшимся 
Дионису и Орфею и имеющим иные ценности и потребности, нежели пред-
полагала устаревшая для них гомеровская религия; (3) уже с VIII века в Гре-
ции были устойчивые религиозные сообщества орфиков, придерживав-
шихся учения о метемпсихозе, что свидетельствует о заинтересованности 
греков в таких идеях и др. (Keith 1909, 571–582, 589–599). Доддс писал, что на 
появление у греков новых представлений о соотношении души и тела, о воз-
можности отделения и самостоятельного существования первого, могли по-
влиять шаманистские ритуалы, предполагавшие, что в ходе экстаза душа ша-
мана покидает тело и путешествует независимо от него (Dodds 1951, 141–142, 
149). Однако, оттолкнувшись от вопроса о потребностях греков того времени, 
он также говорил о росте среди них индивидуализма, который должен был 
заставить их отойти от коллективных дионисийских мистерий и обратиться 
к шаманскому религиозному опыту (ibid., 142). Буркерт, доказывая, что почти 
за каждым свидетельством о чудесах Пифагора стоит ритуал, поддерживал 
теорию шаманизма (Burkert 1972, 145, 150–154). Вместе с этим, он опровергал 
возможность происхождения метемпсихоза из орфизма: (1) в наиболее древ-
них источниках нет указаний на то, что эта концепция была частью их уче-
ния; (2) для такой религии спасения как орфизм идея метемпсихоза не явля-
ется необходимым элементом, поэтому вероятнее, что она была привнесена 
в нее извне (например, Пифагором) (ibid., 126–133). Жмудь, защищая точку 
зрения об орфических корнях концепции, утверждает, что: (1) орфические 
сообщества возникли раньше пифагорейских и были очень популярны, и 
только этим можно объяснить столь широкую географическую распростра-

                                                 
2 Конечно, как первый способ аргументации встречается сегодня, например, у 

Л. Жмудя и Г. Бетега, так и второй использовался в более старых работах — у 
Г. Лонга, В. Буркерта и др. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 419

ненность учения ко второй четверти V века до н.э.; (2) многочисленные ор-
фические таблички демонстрируют преданность орфиков метемпсихозу на 
протяжении многих лет, тогда как все истории про катабасис Пифагора и его 
путешествие в Аид слишком поздние; (3) в пифагореизме мы не находим ни-
какого особого культа, который мог включать в себя метемпсихоз, лишь 
знаем, что пифагорейцы придерживались общегородского поклонения 
Аполлону, и не обязаны были следовать личному религиозному учению Пи-
фагора; (4) орфический метемпсихоз имеет первоначальный антропогони-
ческий и эсхатологический контексты, которых в пифагореизме нет, а по-
тому вряд ли он был заимствован орфиками у пифагорейцев (Жмудь 2012, 
188–192, 196–198, 202). Он также считает, что появление метемпсихоза было 
естественным результатом трансформации греческой религии в VIII–VI вв. 
до н.э. (ibid., 198). Лебедев реконструирует историю распространения учения 
о метемпсихозе следующим образом: (1) на Крите и Кикладах существовали 
древние верования, похожие на метемпсихоз, на что указывают кикладские 
идолы, своеобразные «машины для перерождения» (rebirth machines)3 
(Lebedev 2023, 268–269); (2) эта ранняя мифопоэтическая версия метемпси-
хоза могла быть известна Эпимениду и Ферекиду, к чьим свидетельствам не 
следует относиться скептически (ibid., 251–252, 256–258); (3) Пифагор соеди-
нил эту древнюю веру в реинкарнацию и египетскую идею о благословенной 
загробной жизни и создал новую этически и политически актуальную вер-
сию; возможно, он же привнес идею радикального дуализма души и тела с 
Востока (ibid., 243–247, 276, 280); (4) чуть позже Ономакрит составил орфиче-
ский вариант учения (ibid., 258, 272); (5) идея метемпсихоза распространялась 
в Греции непрерывно и всегда была связана с Критом и Кикладами, так как 
все четыре автора (Эпименид, Ферекид, Пифагор и Ономакрит) посещали 
эти острова (ibid., 274). Таким образом, мы видим, что Кит, Доддс, Буркерт, 
Жмудь, Лебедев и большинство авторов в прошлом доказывают свою пози-
цию посредством анализа исторических свидетельств, социального устрой-
ства, ритуалов и практик, контактов с соседними регионами, народами и пр. 
Чаще всего лишь один из их аргументов касается содержания концепции ме-
темпсихоза и идей, из которых она могла состоять. Нельзя не заметить и то, 

                                                 
3 Лебедев считает, что они имели практическое назначение и должны были обес-

печить умершему новое тело. В качестве примера он рассматривает одну фигурку 
«неканонического» типа, которая состоит из «матери» и стоящей на её голове «до-
чери», где неясно, является ли вторая девушка «телом» или «душой». См. Lebedev 
2023, 272–273. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

420 

что перечисленные выше исследователи нередко выдвигают прямо противо-
положные друг другу утверждения в отношении функции, социального зна-
чения, происхождения, авторства концепции и пр. Это, как мы предполагаем, 
является одним из следствий пренебрежения анализом ее внутреннего со-
держания и указывает на то, что применяемый метод исследования неэффек-
тивен. 

В отличие от вышеперечисленных исследователей, Корнелли, например, 
прибегает к иному способу аргументации. Он рассматривает свидетельства о 
метемпсихозе из диалогов Платона и выделяет в них орфические (метемпси-
хоз, тело как могила души) и пифагорейские идеи (палингенезис, иерархия 
перерождений, всеобщее родство, аристократическая мораль), показывая, 
что вторые являются более поздними и второстепенными (Cornelli 2013, 50–
51, 97–107, 116–135). Вместе с этим, Корнелли утверждает, что пифагореизм 
был одной из ветвей орфизма и перенял идею метемпсихоза от него. Бетег 
анализирует связанные с метемпсихозом идеи орфизма и пифагореизма, и 
проверяет, насколько они необходимы для существования концепции. Ока-
зывается, что ни вегетарианство, ни забота о душе, ни антропогония орфиков 
не может свидетельствовать об их вере в метемпсихоз (Betegh 2014, 157–158). 
Он подкрепляет свои тезисы следующими аргументами: (1) в орфизме не 
могло быть специфического обязательного образа жизни (в том числе веге-
тарианства), поскольку оно ориентировалось на людей, единоразово обра-
щавшихся к жрецам культа за услугой для улучшения своего положения в 
этом мире или после смерти; в то же самое время, пифагорейские сообщества 
имели более строгую организацию и предполагали постоянное членство; 
(2) метемпсихоз не требует вегетарианства автоматически, даже если он 
включает в себя идею о переселении в тела животных; (3) второе слово 
«жизнь» на надписи «жизнь-смерть-жизнь» с орфических костяных пласти-
нок из Ольвии, можно трактовать как жизнь души в Аиде, а не перерождение 
после смерти; (4) для передачи наследственной вины не обязательно пере-
рождаться одним и тем же людям, поэтому антропогония орфиков может су-
ществовать и без метемпсихоза (ibid., 154–159). Подобную работу проделал 
еще в 1948 году Лонг. Он выделил несколько идейных предпосылок концеп-
ции метемпсихоза4, дал ей свое определение и проанализировал свидетель-
ства, сопоставляя их с этим определением (Long 1948, 2–4, 10–11, 13ff). Как 
можно заметить, эти исследователи тоже иногда прибегают к историческим, 

                                                 
4 Две из этих предпосылок — (1) душа может существовать отдельно от тела и 

(2) обитать не только в человеческом теле — находят подтверждение уже в эпосе 
Гомера и в фетишизме (Long 1948, 2–4). 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 421 

религиозным и социальным объяснениям, их аргументы могут противоре-
чить друг другу и приводить к разным выводам. Тем не менее, они, главным 
образом, занимаются анализом концепции метемпсихоза и ее составных ча-
стей, что переводит их работы из исторической плоскости в историко-фило-
софскую.  

Однако, как будет подробно показано в нашей статье, общей чертой для 
всех упомянутых работ является некритическое использование философ-
ских понятий, таких как душа, тело, бессмертие и др., то есть частичное или 
полное отсутствие рефлексии о том, какое именно значение они принимают 
в определенном контексте. Единственным известным нам исключением был 
Лонг, который начал свою работу с предложения определения концепции 
метемпсихоза и перечисления основных входящих в нее идей5. Однако, его 
подход тоже нельзя считать исчерпывающим, поскольку он взял за основу 
своего определения общепринятое понимание метемпсихоза как «переселе-
ния душ»6 и некритически использовал другие связанные с ним понятия. 
Даже Корнелли, разделивший составные части метемпсихоза на орфические 
и пифагорейские идеи, и Бетег, оценивший, какие из таких идей являются 
необходимыми частями концепции, а какие — дополнительными, подразу-
мевали наличие некой концепции-константы и не анализировали ее саму. 

Во всех перечисленных работах под исследовательским понятием ме-
темпсихоза подразумевается «переселение душ», а содержание древних кон-
цепций приравнивается к этому определению. Тем самым эти концепции 
предопределяются заранее и не становятся предметом исследования сами по 
себе. Мы полагаем, что это представляет собой серьезную проблему, по-
скольку остается недоказанным, что их содержание действительно совпадает 
с тем, как исследователи понимают это понятие сегодня. 

Самым очевидным образом на эту проблему указывает тот факт, что слово 
μετεμψύχωσις во всем корпусе греческих текстов впервые встречается только 
у Диодора Сицилийского, автора I в. н.э. (Casadio 1991, 122), хотя свидетельства 
об этой концепции появляются уже в письменных источниках конца архаи-
ческого периода, VI–V вв. до н.э. (Жмудь 2012, 32)7.  
                                                 

5 О других проблемах его подхода будет сказано позже. 
6 Именно так это слово переводят Лидделл и Скотт (Liddell, Scott 1889, 954), а немец-

кие и французские словари формулируют его определение несколько иначе — как пе-
реселение душ из одного тела в другое (Bailly 2020, 1267; Pape 1880, 158). 

7 Л. Жмудь считает, что это указывает на широкую распространенность метемп-
сихоза в Великой Греции уже в VI–V вв. до н.э. (Жмудь 2012, 196–197). Однако Г. Кор-
нелли, например, говорит об экзотичности этой концепции даже для греков класси-
ческого времени (Cornelli 2013, 117). 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

422 

Однако исследователи склонны считать, что это позднее понятие метемп-
сихоза верно отражает суть древних концепций и не представляет трудно-
стей для перевода. Например, такой позиции придерживается Дж. Кассадио, 
полагающий, что метемпсихоз первоначально задумывался как «вдыхание 
жизненного духа» и что это слово происходит не от ψυχή, а от ἐμψυχόω и 
ψυχόω, а также семантически родственно πνεῦμα (Casadio 1991, 122). За ним сле-
дует Г. Корнелли, который доказывает, что связь этого понятия с древней-
шими концепциями «душа-дыхание-жизнь» говорит о его более древнем 
происхождении (Cornelli 2013, 87–88). Тем не менее, этимологический сло-
варь Р. Бекеса, к примеру, показывает, что ψυχόω, ἐμψυχόω и μετεμψύχωσις яв-
ляются дериватами ψυχή (Beekes 2010, 1671), а значит, реконструкция Касадио 
и Корнелли является лингвистически уязвимой и не подтверждается дан-
ными исторической морфологии.  

Кроме того, примечательно, что Кассадио в принципе не видит никакой 
проблемы в том, чтобы использовать слово «душа» при трактовке древних 
концепций. В отличие от него, Ж.-Ф. Балоде полагает, что такое словоупо-
требление в отношении досократиков анахронистично. Он пишет, что пере-
водить их ψυχή как «душа» означает подменять это понятие платоновским, 
которое означает одновременно и одушевление, и мышление8. М. Кларк, ис-
следовавший понятие души у Гомера, также отмечал существующие среди 
ученых тенденции наделять гомеровские слова привычными для нас смыс-
лами, подразумевать дуализм души и тела и вписывать самобытные идеи в 
универсальные модели (Clarke 1999, 41–45). Он критикует некоторые из по-
пыток перевода ψυχή и описания категории души для гомеровского времени. 
К примеру, Э. Роде, формулируя определение ψυχή как духа (spirit), который 
спит в течение всей жизни, но пробуждается в момент смерти, всего лишь, 
согласно Кларку, создает «двойника», призрачное второе «я» человека, под 

                                                 
8 Единственный случай употребления ψυχή у Эмпедокла и многократные у Герак-

лита следует переводить как «дыхание» (souffle): Balaudé 2002, 59–60. Такая позиция 
Балоде может быть оценена как гиперкритичная, если, к примеру, вспомнить, что, 
согласно Аристотелю, Демокрит отождествляет душу и мышление: «ἐκεῖνος μὲν γὰρ 
ἁπλῶς ταὐτὸν ψυχὴν καὶ νοῦν» (тот ведь просто [говорит], что одно и то же ‘душа’ и ‘ум’) 
(Arist. de An. 404а27, D 133 Laks, Most = 68 A 101 DK) (Laks, Most 2016b, 192). Однако 
статус данного свидетельства Аристотеля не является однозначным, поскольку, как 
отмечает его комментатор Филопон, тождество ψυχή и νοῦς не засвидетельствовано 
у самого Демокрита эксплицитно, но выводится Аристотелем силлогистически: 
«ἔχομεν οὖν τοῦτο ἐναργῶς παρ’ αὐτῶν εἰρημένον ὅτι ταὐτὸν νοῦν και ψυχὴ οὐδαμῶς ἀλλ’ ἐκ 
συλλογισμοῦ τοῦτο κατασκευάζει» (в действительности,  мы не находим у них этого явно 
сказанным, что одно и то же ‘ум’ и ‘душа’) (68 A 113 DK). 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 423 

влиянием моды своего времени, и вводит дуализм, которого у Гомера нет. 
Также примерами могут служить перевод ψυχή как «жизнь» (life), предложен-
ный В. Ф. Отто, «жизненная сила» (life-force) Д. Клауса, «субстрат жизни» 
(substratum of life) О. Регенбогена и др. (ibid., 44–45). Некоторые исследова-
тели не просто придумывают слово или словосочетание для перевода ψυχή, 
но и комбинируют их, употребляя как синонимы или как то, что может опи-
сать разные смысловые оттенки понятия, что, в действительности, демон-
стрирует только его непонимание9. Есть и другая тенденция — предполагать 
некую единую линию развития понятия «душа» и наделять его, исходя из 
этого, различными свойствами, как это делает Я. Бреммер (Bremmer 2010, 15–
16, 22–23). Он говорит о том, что гомеровская «свободная душа» (ψυχή) в по-
следующие времена стала «бессмертной», противоположной «телу» и, начав 
объединять под собой «телесные души» (θυμός и др.), превратилась в «центр 
сознания» (Bremmer 2010, 15–16, 22–23). Все эти изменения, как он предпола-
гает, приходятся на время досократиков, тогда значение ψυχή начинает рас-
ширяться. Однако, именно досократики демонстрируют не просто расшире-
ние, но широчайшее разнообразие концепций ‘души’, которое не согласуется 
с этим движением к «объединению». Об этом, к примеру, говорит К. Хафф-
ман (Huffman 2009, 40–41). Все это свидетельствует о том, что проблема пере-
вода слова ψυχή все еще не решена, а потому неясным остается и значение 
понятия μετεμψύχωσις. 

Пренебрежение этими проблемами проявляется и в неясном различии 
между синонимичными словами μετεμψύχωσις, reincarnation и μετενσωμάτωσις. 
Большинство авторов использует первые два как синонимы (Bremmer 2010, 
18; Bernabé 2011, 182, 189; Betegh 2014, 157 и др.) и скептически относится к тре-
тьему (Casadio 1991, 122–123). Из всех известных нам исследователей предпо-
чтение понятию μετενσωμάτωσις, которое впервые обнаруживается только у 
Ипполита Римского, автора II–III в. н.э. (Лебедев 2018), отдает только Э. Буоно 
(Buono 2024, 172). Все это, как представляется, требует дополнительных разъ-
яснений, поскольку пере-во-душе-вление не тождественно пере-во-плоть-
ению или пере-во-теле-снению, так же как caro не совпадает с corpus (σῶμα). 

                                                 
9 Например, В. Хладки называет понятие δαίμων у Эмпедокла и «жизненной си-

лой», и «сознанием», и «местом личностной идентичности», и «переселяющейся ду-
шой», и «синонимом к ψυχή» и др.: Hladký 2018, 25 n 18. Для целей нашего исследова-
ния предпочтительнее сохранять оригинальное слово «даймон», чтобы не 
привносить дополнительных смысловых наслоений, каждое из которых, с нашей 
точки зрения, требует подробного анализа. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

424 

Эта терминологическая неопределенность указывает на необходимость пе-
реосмыслить то, что обычно подразумевается под μετεμψύχωσις в историко-
философском контексте VI–V вв. до н. э. 

Мы исходим из гипотезы о том, что современное понятие метемпсихоз, 
используемое в исследовательской литературе, состоит из анахроничных 
идей, проецирование которых на древние концепции приводит к различным 
искажениям. Предполагаемое множество древних концепций удобно обо-
значать понятием прото-метемпсихоз; вопрос о том, можно ли говорить о 
каком-либо единстве всех древних концепций пока остается открытым. 
В центре внимания оказываются наиболее ранние древнегреческие свиде-
тельства (примерно VI–V вв. до н. э.), в которых можно обнаружить элементы 
прото-метемпсихоза. Такой выбор периода обусловлен двумя обстоятель-
ствами. Во-первых, исследовательские реконструкции часто испытывают 
сильное влияние версии Платона и, вероятно, даже совпадают с ней, поэтому 
обращение к более ранним данным позволяет избежать некритического пе-
реноса поздней модели на архаический материал. Во-вторых, досократиче-
ская мысль отличается значительным разнообразием и богатством, что де-
лает этот временной отрезок благоприятной средой для выявления 
концепций, существенно отличающихся и от современного представления о 
метемпсихозе, и от его платоновской интерпретации. 

Работа будет состоять из двух этапов, где первый представляет собой со-
поставление современного понятия метемпсихоз с древними источниками, 
а второй — анализ найденных в источниках идей в историко-философском 
контексте VI–V вв. до н.э. Таким образом, мы постараемся реконструировать 
содержание прото-метемпсихоза и решить вопрос о возможном единстве 
древних концепций, предложив тем самым новый подход к исследованию 
учения о переселении душ в Древней Греции. 

Методологически исследование опирается на подход, близкий активно 
развивающейся сегодня «концептуальной инженерии»10, предполагающей 
выявление дефектов исследовательских понятий и/или концепций и их кор-
ректировку11. Поскольку вопрос о том, чем именно является исследуемый 

                                                 
10 Мы можем отчасти причислить себя к этому направлению, поскольку стре-

мимся к улучшению используемых в науке понятий. 
11 Исследователи выделяют разные стратегии работы с дефектами. Например, 

Д. Чалмерс предлагает два пути: исправить старую концепцию или создать новую, а 
Г. Каппелен и Д. Планкетт — четыре: продолжать использовать концепцию с дефек-
том, отказаться от нее, улучшить или заменить (Chalmers 2020, 6; Cappelen, Plunkett 
2020, 3). 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 425 

объект (понятием, концепцией или иной формой интеллектуальной кон-
струкции) остается дискуссионным, выбор подходящего определения во 
многом зависит от позиции конкретного исследователя (Cappelen, Plunkett 
2020, 2–4). В контексте настоящего анализа используется адаптированная 
версия «истории идей» А. Лавджоя: предполагается, что исследовательские 
понятия могут быть разложены на элементарные «идеи-единицы»12, устой-
чивые, но контекстуально изменчивые, комбинации которых образуют раз-
личные философские концепции (Лавджой 2001, 9–10, 25). Применительно к 
метемпсихозу это означает необходимость выделить такие базовые эле-
менты (напр., ‘душа’, ‘тело’, ‘жизнь’, ‘смерть’), рассмотреть их возможные зна-
чения в конкретных фрагментах VI–V вв. и определить, соединяются ли они 
в этих текстах в модель, сопоставимую с современным понятием переселе-
ния душ. Одинарные кавычки будут использоваться для обозначения того, 
что слово не имеет фиксированного содержания и отсылает к широкому 
спектру возможных смыслов. Ввиду смысловой вариативности идей-единиц 
анализ будет проводиться синхронически, в рамках историко-философского 
контекста VI–V вв. до н.э. Такой подход позволяет избежать анахронистиче-
ских проекций, реконструировать более аутентичное для рассматриваемого 
периода содержание условной концепции прото-метемпсихоза и сопоста-
вить его с современной исследовательской моделью. 

 
Современное понятие метемпсихоза и древние источники 

Из всех изученных нами авторов, только Г. Лонг начал свою работу 1948 года 
с определения понятия μετεμψύχωσις. Он оттолкнулся от общепринятого по-
нимания метемпсихоза как учения о переселении душ и добавил к нему три 
ограничителя: (1) место обитания души и ее нового тела должно находиться 
в этом мире; (2) душа должна вселяться в новое тело не на временный пе-
риод13; (3) душа должна быть тем, что создает индивидуума (Long 1948, 1–3). 

Как мы видим, понятие Г. Лонга составлено весьма вольно и может быть 
подвержено критике, хотя его попытка внести ясность очень ценна. Про-
блема, на наш взгляд, заключается не в ошибочном определении, а в под-
ходе — Лонг заранее конструирует то, что только следует отыскать, и затем 
пользуется этим конструктом для исследования других вопросов. 

Вместо этого, мы проведем анализ исследовательского понятия метемп-
сихоз и будем использовать его элементы как ориентиры для поиска древней 

                                                 
12 В дальнейшем мы будем использовать понятие идеи-единицы без кавычек. 
13 Короткий период перевоплощения (например, Афины в птицу) — это един-

ственное, что отличает ‘метаморфозу’ от метемпсихоза (Long 1948, 3).  



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

426

концепции, а не в качестве прочной основы для исследования проблем ее 
происхождения и сравнения версий разных античных авторов. 

На наш взгляд, в современной концепции метемпсихоза можно выявить 
следующие идеи-единицы:  

1) существует два типа сущностей: условные ‘душа’ и ‘тело’;  
2) ‘душа’ существует постоянно, ‘тело’ — нет; у существования ‘тела’ есть 

начало и конец: бессмертие ‘души’ и временность ‘тела’; 
3) наделенность ‘души’ некой субъектностью: ‘душа’ как ‘индивидуаль-

ность’ или ‘личность’; 
4) пара сущностей подразумевает нематериальность первого и матери-

альность второго: ‘материальность’ ‘тела’ и ‘нематериальность’ 
‘души’; 

5) ‘душа’ перемещается из одного ‘тела’ в другое и не привязана ни к од-
ному из них: ‘душа’ перемещается между ‘телами’; 

6) перемещение происходит, когда одно ‘тело’ перестает существовать, а 
другое — начинает: ‘душа’ перемещается из умершего ‘тела’ в рождаю-
щееся. 

Этот список может дополняться следующими идеями-единицами: переселе-
ние в животных, вегетарианство, цикл перерождений, накопление знаний, 
идея всеобщего родства и др.14, но мы сосредоточимся только на главных. Для 
фиксации идей-единиц, найденных в источниках, мы будем использовать 
пока что пустое понятие прото-метемпсихоза. 

Ксенофан: субъектность ψυχή. Самым ранним свидетельством о концеп-
ции метемпсихоза можно считать фрагмент Ксенофана (F 7 Lesher = 21 B 7 
DK)15, известный нам из Диогена Лаэртского16: 
 

καί ποτέ μιν στυφελιζομένου σκύλακος 
παριόντα 

φασὶν ἐποικτῖραι καὶ τόδε φάσθαι ἔπος· 
«παῦσαι μηδὲ ῥάπιζ’, ἐπεὶ ἦ φίλου ἀνέρος ἐστὶ 

И однажды он, проходя мимо, когда щенок 
терпел побои, 

говорят, пожалел [его] и сказал вот эти слова:  

                                                 
14 О дополнительных элементах концепции рассуждал Бетег (Betegh 2014, 154–158). 
15 Древнегреческий текст приводится по Lesher 1992, 18. 
16 Многие полагают, что герой фрагмента — Пифагор (Lesher 1992, 79; Жмудь 2012, 

31; Cornelli 2013, 89), и что Ксенофан высмеивает его идеи. Первое имеет для нас мало 
значения, а второе вызывает дополнительные вопросы о том, что именно было 
предметом насмешки. На этот счет существуют разные мнения (Lesher 1992, 79–80; 
Schäfer 2009, 58, 61; Cornelli 2013, 90), что говорит о широких возможностях при ин-
терпретации. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 427 

ψυχή, τὴν ἔγνων φθεγξαμένης ἀΐων.» «Прекрати и не бей! Ведь поистине это ‘душа’ 
(ψυχή) близкого мужа, 

ее узнал я по изданному звуку»17. 

 
Проверим наличие идей-единиц: (1) ψυχή есть, но неясно, насколько она со-
ответствует понятию ‘душа’ и какими свойствами обладает18; (2) нет указаний 
на ‘бессмертие’ ψυχή19; (3) субъектность возможна (ψυχή ἀνέρος); (4) ‘нематери-
альность’ ψυχή под большим сомнением из-за возможности опознать ее по 
звуку; (5–6) остаются спорными, поскольку здесь не говорится о рождении и 
смерти, ‘отделении’ ψυχή от ‘тела’ или ее ‘вселении’ в щенка — мы имеем 
только нечто уже свершившееся, и на ‘перемещение’ может отчасти указы-
вать только смена владельца20.   

Так, фрагмент не сообщает нам о ключевых составляющих современной 
концепции. Единственный пункт, в котором мы уверены, и который, соответ-
ственно, можем причислить к концепции прото-метемпсихоза, — третий. 
Остальные элементы мы детальнее обсудим в следующей части. 

Пиндар: смена жизни-смерти и вырастающее ψυχή. Следующим по хро-
нологии фрагментом является отрывок из Второй олимпийской оды (Pi. O. II. 
57–71, F 16 Graham)21, написанной Пиндаром в 476 году (Fritz 1957, 89):  
 

…θανόντων μὲν ἐνθάδ᾽ αὐτίκ᾽ ἀπάλαμνοι 
φρένες 

ποινὰς ἔτισαν — τὰ δ᾽ ἐν τᾷδε Διὸς ἀρχᾷ 
 
ἀλιτρὰ κατὰ γᾶς δικάζει τις ἐχθρᾷ 

…здесь беззаконные френы (φρένες22) умерших тот-
час  

платили воздаяния, [совершенные] в царстве 
Зевса 

прегрешения некто под землей судит, произнеся 

                                                 
17 Все переводы приведенных фрагментов выполнены автором статьи. Мы стре-

мились к как можно более дословному переводу, чтобы избегать привнесения в ис-
точники анахронистичных идей и собственных домыслов. При переводе слов вроде 
ψυχή и σῶμα как «душа» и «тело» мы будем применять тот же принцип, что и в ос-
новном тексте статьи, обозначая их в одинарных кавычках. 

18 О невозможности принимать это ψυχή за жизненную силу, средоточие созна-
ния и др., напоминающее ψυχή Сократа, пишет Лешер (Lesher 1992, 74). 

19 Однако Корнелли убежден, что здесь Пифагор сам говорит о бессмертии душ: 
Cornelli 2013, 93. 

20 В полноценном смысле о ‘перемещении’ можно было бы говорить лишь в слу-
чае описания этого процесса, какое мы увидим, например, у Геродота (ниже). 

21 Текст приведен по изданию Graham 2010, 916. 
22 Обычно переводят или как «spirits» (Sandys 1915, 23; Verity, Instone 2007, 9; Gra-

ham 2010, 917), или как «souls» (Miller 2019, 36). 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

428 

λόγον φράσαις ἀνάγκᾳ·                                60 
 
ἴσαις δὲ νύκτεσσιν αἰεί, 
ἴσαις δ᾽ ἐν ἁμέραις ἅλιον ἔχοντες, ἀπονέστερον 
ἐσλοὶ δέκονται βίοτον, οὐ χθόνα ταράσσοντες 

ἐν χερὸς ἀκμᾷ 
οὐδὲ πόντιον ὕδωρ 
 
κεινὰν παρὰ δίαιταν, ἀλλὰ παρὰ μὲν τιμίοις 65 
 
θεῶν, οἵτινες ἔχαιρον εὐορκίαις, ἄδακρυν 

νέμονται 
αἰῶνα, τοὶ δ᾽ ἀπροσόρατον ὀκχέοντι πόνον 
 
ὅσοι δ᾽ ἐτόλμασαν ἐστρὶς 
ἑκατέρωθι μείναντες ἀπὸ πάμπαν ἀδίκων 

ἔχειν 
ψυχάν, ἔτειλαν Διὸς ὁδὸν παρὰ Κρόνου τύρσιν· 

ἔνθα μακάρων                       70 
νᾶσος ὠκεανίδες. 

слово по внушающей ненависть нужде. 60 
 
Вечно, при одинаковой длине ночей  
и дней, под солнцем, 
хорошие [люди?] получают безмятежную жизнь,  
не смешивая ни землю силой руки,  
ни морскую воду 
из-за пустого образа жизни, но рядом с почтен-

ными из богов   65 
те, которые наслаждались верностью клятве, раз-

деляют бесслезный  
век, эти же — претерпевают страшное на вид стра-

дание. 
Столь великие, которые отваживаются, трижды по 

ту и по другую сторону (ἐτόλμασαν ἐστρίς)  
пребывая, иметь ‘душу’ (ψυχάν) совершенно без не-

справедливых [поступков], восходят по дороге 
Зевса к башне Крона:  

там — счастливых  70 
океанический остров. 

 
Первые две трети фрагмента отражают скорее классическую картину загроб-
ной жизни с судом и распределением в ‘рай’ или в ‘ад’, и только последняя 
часть напоминает метемпсихоз.  

Рассмотрим наличие идей-единиц. Есть ψυχή (1), но спорно, насколько это 
переселяющаяся ‘душа’. Из фрагмента следует только то, что ψυχή служит ме-
рилом ‘нравственности’ человека, а φρήν несет последствия от того или иного 
ее уровня. Обе, по-видимому, являются частями ‘людей’ (ἐσλοὶ, οἵτινες, τοὶ и 
ὅσοι). О ‘бессмертии’ ψυχή (2) ничего не говорится, (3) субъектность, как было 
сказано о пункте (1), принадлежит скорее ‘человеку’ в целом, (4) а ‘нематери-
альность’ ψυχή под сомнением из-за описаний вроде восхождения по дороге 
и отсутствия каких-либо утверждений, свидетельствующих о ее отдельном 
онтологическом статусе. Пункт (5) тоже не подтверждается, так как ψυχή 
словно всегда привязана к ‘кому-то’ (ἐσλοὶ, οἵτινες, τοὶ и ὅσοι), и не просто ‘телу’. 
Фраза ἐτόλμασαν ἐστρίς (трижды по обе стороны), которая часто интерпрети-
ровалась как указание на ‘цикл перерождений’, говорит о наличии идеи 
смены ‘жизни’ и ‘смерти’ (6). 

Вспомним другой фрагмент Пиндара (Pl. Men. 81b8–c4, F 17 Graham)23: 
 

                                                 
23 Текст приведен по Graham 2010, 918. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 429 

Здесь, как и в предыдущем фрагменте, (1) ψυχή не противопоставлена ‘телу’ 
как ‘душа’ и при этом (4) принадлежит ‘кому-то’ (ψυχὰς κείνων), то есть не об-
ладает субъектностью сама. О (2) ‘бессмертности’ ψυχή на основании этого 
фрагмента судить трудно. (3) Концепции ‘нематериальности’ ψυχή и (5) ее 
возможного ‘перемещения’ между ‘телами’ навряд ли обозначены глаголом 
αὐξάνω24. Однако, мы снова видим явную идею (6) возобновления ‘жизни’ по-
сле ‘смерти’ (Φερσεφόνα, πάλιν). 

Таким образом, в обоих фрагментах мы обнаружили идеи смены ‘жизни’ 
и ‘смерти’ и субъекта, то есть ‘того, что’ участвует в этом, и можем отнести их 
прото-метемпсихозу. Идеи-единицы, касающиеся свойств ‘души’ и ‘тела’ и са-
мого этого разделения, почти не находят подтверждений в этих источниках. 

1.4. Эмпедокл: смена жизни-смерти и облачающийся δαίμων. Следующим 
нашим источником станут фрагменты из поэмы «Очищения» Эмпедокла. 
Мы начнем с того, который позволяет проанализировать первые идеи-еди-
ницы (D 10 Laks, Most = 31 B 115 DK)25: 

 
ἔστιν Ἀνάγκης χρῆμα, θεῶν ψήφισμα παλαιόν, 
 
ἀίδιον, πλατέεσσι κατεσφρηγισμένον ὅρκοις· 
 
εὖτέ τις ἀμπλακίῃσι φόνῳ φίλα γυῖα μιήνῃ 
 
 
– ˘ ˘ ὅς κ’ ἐπίορκον ἁμαρτήσας ἐπομόσσῃ, 
 
δαίμονες οἵτε μακραίωνος λελάχασι βίοιο, 
 
τρίς μιν μυρίας ὧρας ἀπὸ μακάρων ἀλάλησθαι, 

Есть дело Ананки, древнее постановление 
богов, 
вечное, широкими клятвами запечатан-
ное: 
всякий раз, когда кто-либо по заблужде-
нию осквернит убийством свои члены, 
– ˘ ˘ тот, который, провинившись, даст 
ложную клятву, 
даймоны (δαίμονες), которые получили по 
жребию долгую ‘жизнь’,  
каждый — трижды по десять тысяч вре-
мен блуждать вдали от блаженных, 

                                                 
24 Ср. ниже в тексте с тем, как ‘перемещение’ ‘души’ недвусмысленно описывает 

Геродот: …ψυχὴ ἀθάνατός ἐστι, τοῦ σώματος δὲ καταφθίνοντος ἐς ἄλλο ζῷον αἰεὶ γινόμενον 
ἐσδύεται… . 

25 Греческий текст приведен по изданию Лакса-Моста: Laks, Most 2016a, 366–368. 

οἷσι δὲ Φερσεφόνα ποινὰν παλαιοῦ πένθεος  
δέξεται, εἰς τὸν ὕπερθεν ἅλιον κείνων ἐνάτῳ ἔτεϊ 
ἀνδιδοῖ ψυχὰς πάλιν, 
ἐκ τᾶν βασιλῆες ἀγαυοὶ 
καὶ σθένει κραιπνοὶ σοφίᾳ τε μέγιστοι 
ἄνδρες αὔξοντ’· ἐς δὲ τὸν λοιπὸν χρόνον ἥρωες 

ἁγνοὶ 
πρὸς ἀνθρώπων καλεῦνται. 

От кого Персефона пеню за давнишнее горе 
получит, 

‘душу’ (ψυχὰς) тех снова к верхнему солнцу 
на девятый год передает (ἀνδιδοῖ), 
из них цари прославленные  
и силой резвые, и мудростью великие 
мужи вырастают (αὔξοντ’). В последующее 

время героями непорочными 
среди людей зовутся. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

430

 
φυομένους παντοῖα διὰ χρόνου εἴδεα θνητῶν 
 
ἀργαλέας βιότοιο μεταλλάσσοντα κελεύθους 

становясь (φυομένους) в течение этого вре-
мени всевозможными обликами (εἴδεα) 
смертных, 
меняя трудные пути ‘жизни’ 

 
Здесь, как и всюду у Эмпедокла, мы не найдем слова ψυχή, но, как считается, 
его альтернативой служит δαίμων26. Данный фрагмент демонстрирует некото-
рое различие между δαίμονες и φίλα γυῖα, однако это не дает нам оснований 
утверждать наличие у Эмпедокла (1) дуализма двух сущностей ‘душа’ и ‘тело’27, 
а также (4) их ‘нематериальности’. Вместо (2) ‘бессмертия’ даймон может об-
ладать продолжительной жизнью (μακραίωνος βίοιο), но даже это не является 
его неотъемлемой чертой. Наряду с этим, даймоны явно наделены (3) субъ-
ектностью и, вероятно, способностью к волевым решениям — дать ложную 
клятву или нет, что может быть расценено как  свойство ‘личности’28, но мы 
ограничимся лишь утверждением о сходстве с этой идеей-единицей. 

В дополнение рассмотрим несколько других свидетельств (F 11, 12, 13 Zuntz 
= 31 B 126, 148, 125 DK)29: 

 
 
 

                                                 
26 Некоторые исследователи считают, что слово δαίμων у Эмпедокла почти полно-

стью соответствует общепринятому ψυχή: Hladký 2018, 25. Единственный фрагмент, 
в котором встречается ψυχή (DK 31 B 138), вызывает сомнения в подлинности: 
Trépanier 2021, 30.  

27 Вместо привычного обозначения ‘тела’ словом σῶμα Эмпедокл предпочитает 
конкретные, телесные обозначения, такие как γυῖα, ἄρθρα, μέλεα и др. (Афонасина 
2021, 42, 51–52), что также не позволяет говорить о понимании ‘тела’ как целостного 
объекта, противопоставленного ‘душе’.  

28 По мнению, например, Т. Маккензи, ни одна из нынешних интерпретаций не 
позволяет приравнять δαίμων к ‘душе’ и центру ‘личности’ (Mackenzie 2020, 117, 120–
121). 

29 Греческий текст приведен по Г. Цунцу: Zuntz 1971, 247. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 431

ἔστιν Ἀνάγκης χρῆμα, θεῶν ψήφισμα παλαιόν, 
(δαίμων…)30 

 
σαρκῶν ἀλλογνῶτι περιστέλλουσα χιτῶνι 
… ἀμφιβρότην χθόνα … 

 
Ἐκ μὲν γὰρ ζωῶν ἐτίθει νεκρὰ εἴδε’ ἀμείβων 

<ἐκ δὲ νεκρῶν ζώοντα … φύεσθαι> 

Есть дело Ананки, древнее постановление 
богов, 

(даймон…) 
Покрывая чуждым хитоном из плоти 
…землю, покрывающую всего [даймона?]… 

Меняя обличья, постановляет31, 
чтобы из ‘живых’ ‘мертвые’,  

<из ‘мертвых’ же ‘живые’ … порождались>. 
 

Эти фрагменты раскрывают, какую функцию выполняет ‘телесное’ в системе 
Эмпедокла — оно служит облачением, покрывающим какого-то субъекта, 
предположительно — даймона, хотя этого слова мы здесь не находим. Сопо-
ставление с 31 B 115 DK позволяет считать, что вместо ‘переселения’ 
(transmigration) ‘души’ между ‘телами’ здесь действует механизм смены внеш-
него вида (εἴδε’ ἀμείβων32, φυομένους παντοῖα εἴδεα), что значительно отличается 
от (5). Однако, тут впервые обнаруживается ясная идея (6) смены состояний 
‘живого’ и ‘мертвого’ (ἐκ ζωῶν νεκρὰ). Подводя итоги, отметим, что мы уверены 
только в последнем пункте, а остальные либо не совпадают (1, 2, 4), либо от-
клоняются от наших формулировок идей-единиц (3, 5). 

Геродот: все идеи-единицы? Следующий важный для нас источник — 
«История» Геродота (Hdt. II. 123, F 13 Graham)33: 

Ἀρχηγετεύειν δὲ τῶν κάτω Αἰγύπτιοι λέγουσι 
Δήμητρα καὶ Διόνυσον. Πρῶτοι δὲ καὶ τόνδε τὸν 
λόγον Αἰγύπτιοί εἰσι οἱ εἰπόντες, ὡς ἀνθρώπου 
ψυχὴ ἀθάνατός ἐστι, τοῦ σώματος δὲ 
καταφθίνοντος ἐς ἄλλο ζῷον αἰεὶ γινόμενον 
ἐσδύεται· ἐπεὰν δὲ πάντα περιέλθῃ τὰ χερσαῖα 

Египтяне говорят, что Деметра и Дионис пове-
левают теми, которые внизу. И первыми эту 
речь египтяне произнесли, что ‘душа’ (ψυχή) че-
ловека является ‘бессмертной’ (ἀθάνατος), и, ко-
гда ‘тело’ (σώματος) погибает, [она] проникает 
(ἐσδύεται) в другое животное, всякий раз когда 

                                                 
30А. Лакс и Г. В. Мост, однако, вместо восстановления δαίμων в 31 B 126 DK предла-

гают видеть здесь просто некоторого субъекта женского пола (she): Laks, Most 2016a, 
372–373. 

31 Согласно Г. Цунцу, τίθημι в этом случае означает «устанавливать закон», а не 
«делать», «творить» или «превращать», потому что такой перевод лучше объясняет 
инфинитив в конце следующего стиха, восстановленный В. Кранцем: ibid., 202. А. 
Лакс и Г. В. Мост в своем издании не принимают конъектуру Кранца и обращают 
внимание на то, что в этом фрагменте (B 125) действующее лицо мужского рода, а в 
B 126 — женского (Laks, Most 2016a, 372–373). Кроме того, они переводят ἐτίθει как «he 
produced» (ibid.). Мы отдаем предпочтение выбору Цунца и полагаем, что его вари-
ант перевода корректнее. 

32 Некоторые считают, что такое описание метемпсихоза объясняется отсут-
ствием у досократиков четкой терминологии, например: Cornelli 2013, 88. 

33 Древнегреческий текст приведен по: Graham 2010, 914. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

432 

καὶ τὰ θαλάσσια καὶ τὰ πετεινά, αὖτις ἐς 
ἀνθρώπου σῶμα γινόμενον ἐσδύνειν· τὴν 
περιήλυσιν δὲ αὐτῇ γίνεσθαι ἐν τρισχιλίοισι 
ἔτεσι. Τούτῳ τῷ λόγῳ εἰσὶ οἳ Ἑλλήνων 
ἐχρήσαντο, οἱ μὲν πρότερον, οἱ δὲ ὕστερον, ὡς 
ἰδίῳ ἑωυτῶν ἐόντι· τῶν ἐγὼ εἰδὼς τὰ οὐνόματα 
οὐ γράφω. 
 

[оно] рождается; как только обойдет (περιέλθῃ) 
всех наземных, и морских, и летающих, снова в 
‘тело’ человека, когда [оно] рождается, входит 
(ἐσδύνειν); круговое движение (περιήλυσιν) у нее 
происходит в течение трех тысяч лет. Есть те из 
эллинов, которые пользовались этим расска-
зом, одни раньше, другие позже, как если бы 
[он] был их собственным. Я, хотя знаю о них, 
имена не записываю. 

 
Данный фрагмент содержит все выделенные нами идеи-единицы, кроме (4). 
Пункт (3) сомнителен, так как неясно, что имеется в виду под ψυχή человека, 
вселяющейся в тела других живых существ, отличается ли она от других ви-
дов ψυχή, если такие есть. В остальном, это самое подробное описание кон-
цепции метемпсихоза, но также — самое логичное и механистическое. Оно 
создает иллюзию ясности, но, в действительности, из него мы не можем по-
нять, какие концепции ‘души’ и ‘тела’ подразумевались Геродотом, и были ли 
они вообще. По этой причине, недопустимо по умолчанию наделять их пла-
тоническими и иными свойствами, которые подразумеваются современной 
концепцией. Так, в следующей части мы подробно рассмотрим только (5) и 
(6) пункты из этого фрагмента. 

Орфики: смена жизни-смерти и оппозиция душа-тело. В завершение рас-
смотрим две костяные пластинки V в. до н.э.34, найденные в Ольвии и припи-
сываемые орфикам (465, 463 Τ Bernabé)35: 

 

βίος, θάνατος, βίος 
ἀληθεία 

‘жизнь’, ‘смерть’, ‘жизнь’ 
истина 

[ψεῦδος] ἀληθεία 
σῶμα36 ψυχή 

[ложь] истина 
‘тело’ ‘душа’ 

 
Общепринятая трактовка первой пластинки состоит в том, чтобы увидеть в 
ней идею цикличности существования. Так, например, Ю. Виноградов про-
читывал ее как «жизнь — смерть — жизнь = истина», подразумевая, что путь 
                                                 

34 Ю. Виноградов датирует их второй-третьей четвертью V в. до н.э.: Vinogradov 
1991, 78. 

35 Тексты пластинок приводятся по изданиям Bernabé 2004 и 2005. 
36 Это слово, как и ψεῦδος, восстанавливает Ю. Виноградов: Vinogradov 1991, 79–80. 

А. Русяева и М. Вест прочитывали только конечные буквы слова — ια: Русяева 1978, 
88; West 1982, 24. А. Бернабе принимает чтение Виноградова: Bernabé 2004, 392. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 433

к истине лежит через странствие души (Vinogradov, 1991: 80)37. Однако, есть 
причины сомневаться в такой интерпретации: (а) нет второго слова θάνατος; 
(б) второе βίος может обозначать или начало лучшей жизни, как это трактует 
Ф. Граф, или загробную жизнь, а не новое рождение, как считает Г. Бетег 
(Graf, 2011: 56; Betegh 2014, 158)38; (в) странствие ‘души’ как путь к ‘истине’ не-
сколько противоречит идее мучительности перевоплощений, которую 
обычно приписывают орфикам39. Так, сложно сказать, находим ли мы здесь 
идею смены ‘жизни’ и ‘смерти’ (6) и круга перерождений. 

На следующей пластинке отчетливо читаются только ἀληθεία и ψυχή, а два 
других слова восстановлены исследователями. Возможно, здесь правда со-
держится идея противопоставления ‘души’ и ‘тела’ (1), но из этого не обяза-
тельно вытекают все остальные их свойства и собственно метемпсихоз. Та-
ким образом, ни одна идея-единица не нашла безусловного подтверждения у 
орфиков. 

Наш поиск идей-единиц исследовательского понятия метемпсихоза в ис-
точниках можно резюмировать с помощью таблицы 1 (см. ниже). Она 
наглядно показывает то, как современная концепция соотносится с 
древними.  

Мы видим, что почти полный список элементов метемпсихоза содер-
жится только во фрагменте Геродота. Следовательно, можно сделать вывод, 
что исследовательская концепция метемпсихоз плохо отражает содержание 
древних концепции. Помимо этого, из таблицы 1 видно, что обнаруженные 
идеи-единицы распределены крайне хаотично, и на данном этапе мы едва ли 
можем говорить о каком-либо единстве прото-концепции.  

                                                 
37 Аналогично: Жмудь 2012, 195–196. 
38 На возможность такого словоупотребления может указывать и «ἐσλοὶ δέκονται 

βίοτον…» из Пиндара (Pi. O. II. 63). 
39 Эта идея встречается, например, в орфической золотой табличке из Фурий (488 

F Bernabé = 1 B 18 DK) IV в. до н.э. (Ghidini 2006, 74): «...κύκλο<υ> δ' ἐξέπταν βαρυπενθέος 
ἀργαλέοιο…» (...я вышла из круга тяжело-тоскливого и тяжкого…). Жмудь тоже видит 
здесь аллюзию на рождение после смерти (Жмудь 2012, 196). Однако, если мы при-
нимаем, что одной из черт орфизма было стремление вырваться из круга переселе-
ний, то ‘истиной’ должно быть что-то иное, чем этот круг. Например, ею могла быть 
благополучная загробная жизнь. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

434 

 

№ Идея-единица Ксенофан Пиндар Эмпедокл Геродот Орфики 

1 душа и тело – * – * – ** * 

2 бессмертная душа и 
смертное тело 

– –* – *+ – 

3 субъектность души + * *  * – 

4 нематериальная душа 
и материальное тело 

* * –   – – 

5 перемещение души – * *  + – 

6 смена жизни и смерти – + + + * 

 
Таблица 1. Степень совпадения идей-единиц исследовательской концепции с  

первоисточниками. Условные обозначения: + идея-единица совпадает с  
исследовательской концепцией; – нет свидетельств; * идея-единица  

неясная или отличается от исследовательской концепции 
 
 

Историко-философские аспекты выявленных идей-единиц 
и концепция прото-метемпсихоза 

Теперь мы рассмотрим, существуют ли историко-философские основания 
видеть единство между найденными во фрагментах идеями-единицами, и 
если да, то какое именно. Мы подвергнем сомнению общепринятую трак-
товку, которая предполагается исследовательской концепцией в отношении 
всех обнаруженных нами идей-единиц, и рассмотрим, насколько разнооб-
разные значения они могут принимать в историко-философском контексте 
VI–V вв. до н.э. и в контексте наших источников. Если идея-единица очень ва-
риативна и способна принимать прямо противоположные значения, мы не 
станем причислять ее к прото-метемпсихозу. 

Ψυχή и бессмертие. Начнем со второй идеи-единицы, с (2) ‘бессмертия’, 
поскольку рассматривать (1) ψυχή и σῶμα сами по себе представляется слиш-
ком трудным, и лучше сосредоточиться на отдельных свойствах, которые им 
приписываются.  

Несмотря на то, что идея ‘бессмертия’ ψυχή встречается не у всех античных 
авторов, исследователи постоянно связывают ее с метемпсихозом и даже го-
ворят, что он стал логичным следствием ‘бессмертия души’ (Жмудь 2012, 198; 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 435 

Bremmer 2010, 15, 18, 23). Это может объясняться тем, что ‘бессмертие души’, в 
связи с фрагментом Порфирия, автора III в. н.э. (Porph. VP 19), называют од-
ним из главных учений Пифагора40. Фрагмент Порфирия многими исследо-
вателями признается как достоверный, так как содержит часть труда Дике-
арха, перипатетика IV века до н.э. Однако у нас нет других прямых 
свидетельств, позволяющих приписать эту идею Пифагору. Ф. Хорки, напри-
мер, доказывает, что все перечисленные в этом источнике идеи являются 
платоническими, и ни одна из них не сохранилась у других древних авторов, 
таких как Филолай, Архит, Геродот, Антисфен, Исократ и др. (Horky 2021, 46–
50). Он также не находит указаний на ‘бессмертие души’ в критике пифаго-
рейской концепции ‘души’ Аристотелем (ibid., 53–54). Таким образом, у нас 
есть первая причина сомневаться, что ‘бессмертие’ было неотъемлемой ча-
стью прото-метемпсихоза. 

Другая причина для сомнения обнаруживается, если обратить внимание 
на значение, которое греки архаической эпохи вкладывали в слово ἀθάνατος. 
Оно, возможно, сильно отличалось от ‘бессмертия’ в том абсолютном смысле 
этого слова, в котором оно понимается обычно, — как невозможность не 
быть. Например, С. Трепанье пишет, что относительно Гомера лучше гово-
рить о смутном представлении о выживании ψυχή после смерти; для Герак-
лита идея выживания всех ‘душ’ после смерти, а не только избранных, была 
бы презрительной (Trépanier 2021, 13n3, 27). Эхо понимания ‘бессмертия’ как 
продолжительного существования в течение конечного периода было изло-
жено Кебетом, возможным учеником Филолая (Horky 2021, 54), в «Федоне» (Pl. 
Phd. 87c8–88a1)41: 
 

ὁ γὰρ ὑφάντης οὗτος πολλὰ κατατρίψας 
τοιαῦτα ἱμάτια καὶ ὑφηνάμενος ἐκείνων μὲν 
ὕστερος ἀπόλωλεν πολλῶν ὄντων, τοῦ δὲ 
τελευταίου οἶμαι πρότερος, καὶ οὐδέν τι 
μᾶλλον τούτου ἕνεκα ἄνθρωπός ἐστιν 
ἱματίου φαυλότερον οὐδ’ ἀσθενέστερον. 
 
τὴν αὐτὴν δὲ ταύτην οἶμαι εἰκόνα δέξαιτ’ ἂν 
ψυχὴ πρὸς σῶμα, καί τις λέγων αὐτὰ ταῦτα 
περὶ αὐτῶν μέτρι’ ἄν μοι φαίνοιτο λέγειν, ὡς 
ἡ μὲν ψυχὴ πολυχρόνιόν ἐστι, τὸ δὲ σῶμα 
ἀσθενέστερον καὶ ὀλιγοχρονιώτερον· ἀλλὰ 
γὰρ ἂν φαίη ἑκάστην τῶν ψυχῶν πολλὰ 

Ведь этот ткач, износив и соткав много та-
ких гиматиев, следующим после тех [гима-
тиев] многих погиб, но, я думаю, прежде 
последнего [гиматия], и человек из-за 
этого не является ни ничтожнее, ни бес-
сильнее гиматия.  
 
Тот же самый образ, я думаю, получила бы 
и ‘душа’ (ψυχὴ) в отношении ‘тела’ (σῶμα), и 
кто-то, говоря вот это о них, мне кажется, 
говорит справедливо, что ‘душа’ более дол-
говечной является, а ‘тело’ более бессиль-
ным и кратковременным. Но ведь сказал 

                                                 
40 Об этом пишут: Huffman 2009, 21; Horky 2021, 41. 
41 Древнегреческий текст приведен по изданию Burnet, 1903. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

436

σώματα κατατρίβειν, ἄλλως τε κἂν πολλὰ 
ἔτη βιῶι· εἰ γὰρ ῥέοι τὸ σῶμα καὶ 
ἀπολλύοιτο ἔτι ζῶντος τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλ’ ἡ 
ψυχὴ ἀεὶ τὸ κατατριβόμενον ἀνυφαίνοι· 
ἀναγκαῖον μεντἂν εἴη, ὁπότε ἀπολλύοιτο ἡ 
ψυχή, τὸ τελευταῖον ὕφασμα τυχεῖν αὐτὴν 
ἔχουσαν καὶ τούτου μόνου προτέραν 
ἀπόλλυσθαι, ἀπολομένης δὲ τῆς ψυχῆς τότ’ 
ἤδη τὴν φύσιν τῆς ἀσθενείας ἐπιδεικνύοι τὸ 
σῶμα καὶ ταχὺ σαπὲν διοίχοιτο. ὥστε τούτῳ 
τῷ λόγῳ οὔπω ἄξιον ιστεύσαντα θαρρεῖν ὡς 
ἐπειδὰν ἀποθάνωμεν ἔτι που ἡμῶν ἡ ψυχὴ 
ἔστιν. 

бы, что каждая из ‘душ’ изнашивает много 
‘тел’, в особенности если прожила много 
лет — ведь если бы ‘тело’ изнашивалось и 
погибало еще пока человек жив, а ‘душа’ 
каждый раз изнашиваемое [‘тело’] ткала 
бы заново, — то, конечно, была бы необ-
ходимость, чтобы, когда ‘душа’ погибнет, 
случилось так, что она имеет последнее 
‘тело’, и чтобы первая до него одного 
умерла, ‘тело’ умершей ‘души’ же тогда 
вскоре показало бы природу слабости и, 
подвергнувшись гниению, погибло бы. 
Поэтому в этом рассуждении мы уверены, 
что ничуть не заслуживает доверия, что, 
после того как мы умрем, наша ‘душа’ еще 
где-то будет. 

 
На примере этого фрагмента мы видим, что ψυχή достаточно быть ‘долгожи-
вущей’ (πολυχρόνιος), а не ‘бессмертной’ в абсолютном смысле этого слова42, 
чтобы функционировать в рамках прото-метемпсихоза. Это опровергает не 
только необходимость второй идеи-единицы для концепции прото-метемп-
сихоза, но и позволяет предположить, вопреки Л. Жмудю и Я. Бреммеру, что 
основой для ее возникновения послужила какая-то иная идея. 

Ψυχή и материальный мир. Вслед за второй идеей-единицей удобно рас-
смотреть четвертую. Необходим ли для концепции прото-метемпсихоза дуа-
лизм ‘души’ и ‘тела’ и мира ‘нематериального’ и ‘материального’? Этот вопрос 
проблематичен, поскольку любая попытка обосновать отсутствие дуализма, 
пользуясь дуалистичными терминами, будет сопровождаться перекосом в 
одну из сторон, выбор которой мы объяснить не можем. Например, неясно, 
почему допустимо называть ‘душу’ ‘телесной’ или ‘материальной’ и считать, 
что мы избавились от дуализма? Почему бы не сделать наоборот? Тем не ме-
нее, в этом разделе мы опираемся на уже существующую литературу и потому 
продолжим рассуждение в привычных терминах, хоть и не считаем это пол-
ностью корректным.  

Вернемся к фрагменту Ксенофана и допустим, что причастие от глагола 
φθέγγομαι в родительном падеже, согласованное с ψυχή43, означает, что ψυχή 

                                                 
42 К этому можно добавить, что такое понимание ‘бессмертия’ требует определен-

ных предпосылок вроде платонического деления на умопостигаемый и материаль-
ный мир, где бессмертие является свойством исключительно мыслительного. 

43 На это обращает внимание Буркерт: Burkert 1972, 134n77.  



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 437 

способно как-то проявляться ‘телесно’. Можно ли найти подобные идеи в дру-
гих источниках? Д. Кэрнс, к примеру, считает, что ψυχή у Гомера ‘телесно’44 и 
сохраняет свойства живого человека после смерти, что позволяет сказать, 
что у греков того времени было представление о ‘физическом’ выживании 
после смерти45. С. Трепанье предлагает понимать δαίμων Эмпедокла как одну 
из частей ‘тела’46, которая может быть самостоятельной и существовать от-
дельно (Trépanier 2021, 32). Ф. Хорки, интерпретируя свидетельство Аристо-
теля, пишет, что пифагорейская ψυχή могла быть «атомарной», «материаль-
ной» и «смертной» и при этом подвергаться метемпсихозу (Horky 2021, 44, 51, 
54, 61). На ‘телесное’ или ‘материальное’ ψυχή пифагорейцев может указывать 
13-й фрагмент Филолая (44 B 13 DK)47.  
 

κεφαλὰ μὲν νόου, καρδία δὲ ψυχᾶς καὶ ἀισθήσιος, 
ὀμφᾰλὸς δὲ ῥιζώσιος καὶ ἀναφύσιος τοῦ πρώτου, 
αἰδοῖον δὲ σπέρματος [καὶ] καταβολᾶς τε καὶ 
γεννήσιος. ἐγκέφαλος δὲ <ἔχει> τὰν ἀνθρώπω 
ἀρχάν, καρδία δὲ τὰν ζώου, ὀμφαλός δὲ τὰν φυτοῦ, 
αἰδοῖον δὲ τὰν ξυναπάντων· πάντα γὰρ ἀπὸ 
σπέρματος καὶ θάλλοντι καὶ βλαστάνοντι. 

Голова — [начало] ума (νόου), а сердце — 
‘души’ (ψυχᾶς) и ощущения, пупок — пус-
кания корней и повторного роста первого, 
половой орган — семени, и зачатия, и 
рождения. Головной мозг <имеет> начало 
(ἀρχάν) человека, сердце — животного, пу-
пок — растения, половой орган начало 
всего вместе. Ведь все от семени и цветут, 
и произрастают. 

 
Г. Корнелли полагает, что привязка ψυχή к καρδία и αἴσθησις здесь свидетель-
ствует о том, что ψυχή понималось как ‘реальное’, и что это проблема, потому 
что такое ψυχή не может быть ‘бессмертным’48. Однако, во-первых, нам совсем 

                                                 
44 Она не обозначает только ‘дыхание’ и что-то иллюзорное, напротив, согласно 

некоторым фрагментам, ее можно взять/отнять как вещь/физический объект: Cairns 
2014, 12, 14. На ‘телесность’ ψυχή обращает внимание и В. Хладки: Hladký 2018, 22. 

45 Он пишет: «...ψυχή can wear clothes and armour, exhibit wounds and scars, perceive, 
converse, and show emotion…» (Cairns 2014, 24, 25, 27–29). 

46 Вопрос о том, что представляет из себя даймон Эмпедокла, точнее, из чего он 
состоит, породил множество разных теорий, об этом: Mackenzie 2020, 117–119. 

47 Текст оригинала приведен по изданию: Huffman 1993, 307. Этот фрагмент содер-
жится в трактате «Теологумены арифметики», написанном в III–IV вв. н.э., вероятно, 
Ямвлихом (Бибихин, Щетников 2009, 279). К. Хаффман считает, что это единствен-
ный подлинный фрагмент Филолая, в котором встречается понятие ψυχή (Huffman 
2009, 24). 

48 Cornelli 2013, 92, 93. Корнелли принимает теорию У. Гатри о двух разных пред-
ставлениях о ‘душе’ у пифагорейцев — исчезающего после смерти ψυχή и бессмерт-
ного δαίμων (ibid., 93). 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

438 

не обязательно требовать, как мы уже выяснили, чтобы ‘то, что’ переселяется, 
было ‘бессмертным’, во-вторых, нет нужды, чтобы оно было каким-то ‘иллю-
зорным’, то есть ‘нематериальным’, и, в-третьих, идея более продолжитель-
ного существования вполне сочетается с ‘материальностью’. К. Хаффман 
тоже выступает против ‘нематериальности’ ψυχή из этого фрагмента и пред-
лагает ее как одну из «психологических» или «психических» способностей 
(psychological faculties, psychic abilities), отвечающую за ‘эмоции’ (Huffman 
2009, 24, 38). Он считает, что такая интерпретация позволяет увидеть преем-
ственность между фрагментами Филолая и Ксенофана49 и не противоречит 
концепции ‘переселения душ’. Это неоднозначная теория, но в совокупности 
со всем остальным позволяет предположить, что пифагорейцы могли не про-
водить четкого деления на ‘материальный’ и ‘умопостигаемый’ миры, а по-
тому оно несвойственно ни для их ψυχή, ни для прото-метемпсихоза. 

Описание процесса перерождений у Геродота тоже создает впечатление, 
что все происходит в одном ‘мире’. Сложнее утверждать подобное в отноше-
ние орфиков, особенно в виду четкого противопоставления двух сущностей 
ψυχή–σῶμα и их ценностных оценок ἀληθεία–ψεῦδος. Достаточно ли этой оппо-
зиции для утверждения о дуализме, о делении на два ‘мира’ и приписывании 
каждой из сущностей соответствующих свойств? Не нужны ли для этого 
бо́льшие предпосылки? В. Хладки, к примеру, видит ключевую разницу 
между монизмом и дуализмом в том, что первый не предполагает принципи-
ального разрыва между двумя противоположностями, а второй требует его: 
«душа» досократиков «телесна», а у Платона она имеет совершенно иную 
природу, чем «тело» и не зависит от «материального мира» (Hladký 2018, 31–
37). Таким образом, можно предположить, что концепция прото-метемпси-
хоза могла возникнуть без глубокого дуализма ‘материального’ и ‘умопости-
гаемого’, а участвующее в перерождениях ‘то, что’ могло быть одной природы 
с ‘тем, во что’. 

Ψυχή и индивидуальность. Третью идею-единицу, то есть (3) субъектность 
ψυχή, мы рассмотрим через сравнение всех наших фрагментов из первой ча-
сти. Мы постараемся классифицировать идеи, которые мы находим в них 
вместо (3), и понять, какое значение они имеют для прото-метемпсихоза. 
                                                 

49 Возникает вопрос, почему здесь Ксенофан обобщает человека именно по этой 
«способности»? Анализируя словоупотребление ψυχή у Геродота, Хаффман говорит, 
что «...this emotional center seems to be very close to defining our individuality; it 
approaches the meaning ‘character’», но при этом переселяющееся ψυχή не обязано 
включать в себя все психические способности (ibid., 27, 40). Это несколько спорное 
утверждение, особенно относительно Hdt. II. 123, где на такое значение ψυχή никаких 
указаний, кажется, нет. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 439

Предварительно мы введем два понятия: (а) ‘индивидуальность’, означаю-
щую неизменные качества ‘того, что’ переселяется, и (б) ‘личность’ — вре-
менные качества, приобретаемые в течение пребывания в одном ‘воплоще-
нии’50. 

Перед обращением к источникам, рассмотрим интересную интерпрета-
цию сочетания ψυχή с умершим человеком в родительном падеже у Гомера51. 
Д. Кэрнс предполагает, что такое ψυχή выступает как альтернативный носи-
тель человеческой ‘идентичности’ наряду с ‘телом’, сохраняющий ‘психофи-
зическое единство’52 человека после смерти и фактически создающий его 
дублет (Cairns 2014, 30). Эта ψυχή не является сама по себе ‘личностью’, скорее 
— формой ее существования, не обладающей никакими ‘индивидуальными’ 
чертами. В таких условиях классический метемпсихоз невозможен, так как в 
результате ‘перевоплощения’ возник бы тот же самый человек или иначе 
‘личность’. 

Подобную концепцию мы находим во фрагментах Пиндара. Как было ска-
зано в отношении отрывка из «Оды», в трех перерождениях участвуют ско-
рее сами ‘личности’, а ψυχή является их ценным имуществом, о котором 
нужно заботиться. Следовательно, здесь наблюдается смена функций ψυχή по 
сравнению с Гомером. Она больше не выступает формой существования, но 
при этом есть нечто второстепенное, несамостоятельное, поэтому ее нельзя 
назвать ‘тем, что’ переселяется.  

Несколько иначе дело обстоит с Ксенофаном. Традиционная трактовка 
ψυχή φίλου ἀνέρος звучит так: Пифагор мог ‘знать’ другие ψυχή с предыдущих 
перерождений и такими словами выражать, что это ‘знакомое’ ему ψυχή. Так, 
говорят, что этот фрагмент иллюстрирует участие ψυχή Пифагора и его друга 
в метемпсихозе и указывает на наличие у Пифагора концепции, как пишет 
Шефер, я-идентичности (Ich-Identität)53. Подразумевается, что ψυχή либо яв-
ляется ‘центром самосознания’/ ‘индивидуальностью’, которая сохраняет в 

                                                 
50 Эту границу мы установили достаточно произвольно, в том числе потому что 

именно такая разница позволит в дальнейшем с удобством работать с фрагментами. 
Вероятно, даже подразумевать такое разделение в отношении Древней Греции не-
правильно, но мы будем им пользоваться (как и разложением современного поня-
тия на идеи-единицы), чтобы в сравнении с современными представлениями попы-
таться выявить то, что мы не можем сформулировать. 

51 Hom. Iliad. VIII. 123; Hom. Od. XI. 51, 65, 84, 387 и др. 
52 Это, возможно, способ сказать, что у Гомера нет дуализма ‘души’ и ‘тела’. 
53 Он считает, что концепция ‘души’ как я-идентичности (Ich-Identität) существо-

вала задолго до времен Платона и сочеталась с идеей метаморфоз. Ярким примером 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

440 

себе опыт прошлых перерождений, либо Пифагор представляет собой чело-
века, который научился взаимодействовать с ψυχή, то есть с некоторой пере-
селяющейся частью себя, и извлекает из нее ‘знания’ о прошлых жизнях54.  

Однако, все эти трактовки проблематичны, так как приписывают ψυχή по-
знавательные способности (ἔγνων), при том, что у нас нет никаких свидетель-
ств о связи пифагорейской ψυχή с ‘познанием’ или ‘мышлением’. Можно по 
примеру К. Хаффмана предположить, что для пифагорейцев существовала 
совокупность способностей, составляющих ‘индивидуальность’, и одна из 
них отвечала за ‘познание’. В таком случае ‘тем, что’ переселяется будет ‘ин-
дивидуальность’, а отдельные воплощения — ‘личностями’.  

Концепция δαίμων у Эмпедокла связана с множеством трудностей, обсуж-
дение которых выходит за рамки данного исследования. Относительно Геро-
дота также нельзя сказать ничего конкретного: oстается непонятным, явля-
ется ли его ψυχή частью чего-то или участвует в переселении самостоятельно.  

Таким образом, у нас получился целый спектр распределения ролей и 
свойств ψυχή при ее участии в процессе прото-метемпсихоза. Как выясни-
лось, она не всегда является тем главным субъектом, который участвует в пе-
реселениях, что в очередной раз ставит под сомнение легитимность повсе-
местного применения понятия метемпсихоз. Тем не менее, мы всегда 
подразумеваем некоторое ‘то, что’. Вероятно, это обусловлено особенно-
стями нашего мышления, но мы все равно можем отнести этот элемент к кон-
цепции прото-метемпсихоза. 

Жизнь-смерть и переселение. Напоследок рассмотрим то, как именно по-
нимаются идеи-единицы (5) и (6) в источниках, и как это влияет на наше по-
нимание прото-концепции. Мы разделим фрагменты на три группы в зави-
симости от того, какой механизм смены ‘жизни-смерти’ и ‘переселения’ они 
подразумевают.  

Первый вариант связан с ‘жизнью’ и ‘смертью’ как двумя ‘мирами’ и он мо-
жет быть проиллюстрирован двумя комнатами, соединенными одной двер-
цей. Такую концепцию мы видим у Пиндара, и она хорошо согласуется с тем, 
что мы говорили в предыдущем разделе. По отрывку из Оды, например, по-
лучается, что ‘личность’ ходит из одной комнаты в другую, оставаясь самой 
собой. Единственное ‘перемещение’, о котором здесь говорится — ‘переме-

                                                 
этого, как он пишет, являются спутники Одиссея, превращенные в свиней, но оста-
ющиеся собой (Schäfer 2009, 53). 

54 Подобным образом Л. Жмудь, к примеру, трактует фрагменты Эмпедокла (31 B 
129 DK) и Иона из Хиоса (36 B 4 DK): Жмудь 2012, 38–39, 40. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 441 

щение’ между ‘мирами’, но никак не между ‘телами’. Оно, вероятно, происхо-
дит путем рождения/умирания, но эти акты имеют лишь функциональное 
значение входа/выхода и служат альтернативой двери. Нахождение в разных 
комнатах тоже означает просто ‘существовать’ в тех или иных условиях и 
‘быть испытываемым’ двумя разными способами. Таким образом, эта кон-
цепция сильно отличается от классического метемпсихоза, так как она обо-
значает скорее специфический путь, который человек проходит за свое веч-
ное или продолжительное существование. Тем не менее, важно, что Пиндар 
выбрал именно связку ‘жизнь-смерть’ и допустил возможность многоразо-
вого перехода одного в другое55.  

Второй вариант идеи смены жизни и смерти обнаруживается у Эмпедо-
кла. Он представляет собой картину переодевания. Здесь, во-первых, отсут-
ствует деление на два ‘мира’: предполагаемые нами во фрагментах 31 B 125, 
126, 148 DK даймоны облачаются в плоть (σαρκῶν χιτῶνι) и, как следует из 31 B 
115 DK, их дальнейшая жизнь (βίοιο) проходит в постояных перевоплощениях 
или, как мы бы сказали, переодеваниях (φυομένους παντοῖα εἴδεα). Так, жизнь 
даймонов связана с наличием некоторого облачения, смерть — с его отсут-
ствием. Другими словами, у Эмпедокла мы видим совершенно иную концеп-
цию ‘жизни’ и ‘смерти’ — это не два противоположных ‘мира’, а два состоя-
ния. Во-вторых, смена одного на другое происходит не в результате 
‘перемещения’ даймона из одного ‘тела’ в другое, то есть в ходе некоторого 
акта, но, либо по воле богини — если принимать трактовку Г. Цунца56, — 
либо в ходе некоторого процесса становления (φυομένους), как в 31 B 115 DK. 
Несмотря на то, что этот фрагмент (31 B 115 DK) описывает перевоплощения, 
меняющиеся в течение ‘жизни’, а не при переходе из ‘смерти’ в ‘жизнь’, мы 
считаем важным использование Эмпедоклом глагола φύομαι. Его медиаль-
ность подчеркивает особенность этого механизма смены жизни и смерти, ко-
торый зависит не от активных действий субъекта, а от непроизвольно проис-
ходящих с ним самим изменений. Мы видим здесь скорее постоянные 

                                                 
55 Здесь уместно вспомнить Г. Цунца, писавшего об уникальной идее тождествен-

ности жизни и смерти, отраженной в устройстве мальтийских храмов, и предполо-
жить, что она могла лечь в основу тех представлений, которые мы в рудиментарном 
виде находим у Пиндара (Zuntz 1971, 4–8). Географическая близость Пиндара к 
Мальте делает такое влияние действительно возможным, и эта теория, на наш 
взгляд, заслуживает внимания.  

56 Согласно реконструкции Г. Цунца, в этих фрагментах описывается акт перево-
площения падших даймонов, осуществляемый под контролем богини Персефоны: 
Zuntz 1971, 256–257. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

442 

трансформации — возникновения, сложения новых облачений, чем ‘переме-
щения’ между несколькими готовыми сущностями, что согласуется с косми-
ческими циклами соединения и разложения в философии Эмпедокла57. 
С этим согласуется и возможность перетекания состояния ‘жизни’ в ‘смерть’, 
отраженная в 31 B 115 DK (ζωῶν ἐτίθει νεκρὰ, ἐκ δὲ νεκρῶν ζώοντα φύεσθαι). 

Третий вариант мы находим у Геродота, и он единственный описывает то, 
что можно назвать метемпсихозом. Только здесь мы видим отдельные друг 
от друга ‘тело’ и ‘душу’, которые дают ту самую возможность ‘переселения’. 
Правда, не очень понятно, в чем здесь проявляется идея возобновления 
‘жизни’ и ‘смерти’. С одной стороны, именно ‘тело’ рождается и умирает, но 
оно не оживает обратно. С другой стороны, с ψυχή не происходит ни первое, 
ни второе. Она не играет роль ‘жизненной силы’, жизнь/смерть ‘тела’ не 
наступает с ее приходом/уходом, потому что ψυχή подчиняется этим момен-
там, а не вызывает их. Однако, идею возобновления можно увидеть в том, что 
смерть какого-либо живого существа неизбежно влечет за собой рождение 
нового, и всегда есть нечто, всякий раз рождающееся (αἰεὶ γινόμενον). Здесь 
возобновление случается без участия ‘того, что’ переселяется и является ско-
рее ‘природным’ принципом, заведенным порядком. 

Что касается орфиков, высока вероятность, что в первой ольвийской пла-
стинке речь идет о загробной жизни, а не о возобновлении ‘жизни’ после 
‘смерти’. О концепции ‘жизни-смерти’ и способе ‘переселения’ Ксенофана 
можно только догадываться. Они могли быть похожи на любой из описанных 
нами вариантов.  

Таким образом, мы выяснили, что идея постоянной смены ‘жизни’ и 
‘смерти’ объединяет почти все наши фрагменты. Однако, разные концепции 
сильно отличаются друг от друга, и не везде эта идея играет одинаково важ-
ную роль. Тем не менее, это, по-видимому, еще одна идея-единица, лежащая 
в основе всех прото-концепций вместе с идеей субъекта, ‘того, что’. ‘Пересе-
ление’ же требует многих других предпосылок, которые не подразумеваются 
большинством источников. 

 

                                                 
57 Подобным образом о жизни и смерти у Эмпедокла пишет С. Аванесов (Аване-

сов 2007, 154–156). 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 443 

Заключение 

Проведенный анализ показал, что традиционное использование термина ме-
темпсихоз для обозначения древнегреческих представлений VI–V вв. до н.э. 
является методологически проблематичным. Сопоставление реконструиру-
емых элементов поздней концепции метемпсихоза с материалом ранних ис-
точников показало минимальную степень соответствия между ними.  

Рассмотрение отдельных идейных компонентов в их собственном исто-
рико-философском контексте позволило восстановить внутреннюю струк-
туру представлений каждого автора и выявить их общие черты. Эти общие 
элементы — идею постоянного возобновления ‘жизни’ после ‘смерти’ и ‘того, 
что’ участвует в этом процессе, — могут быть описаны как содержание услов-
ной концепции прото-метемпсихоза. Такое определение свободно от позд-
них интерпретационных наслоений и допускает включение специфических 
идей каждого автора (например, мотивы наказания, цикла, связи с живот-
ными и др.) без утраты вариативности.  

Полученные выводы могут способствовать уточнению методологической 
базы исследований раннегреческих представлений о жизни и смерти, а 
также пересмотру роли этих представлений в формировании платоновской 
философии, которая оказала наибольшее влияние на современное понима-
ние метемпсихоза. 

 
СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ 

Hdt. 
O. 
Phd. 
Pi.  
Pl.  
Porph.  
Men. 
VP  

Herodotus 
Olympian Ode 
Phaedo 
Pindarus 
Plato 
Porphyrius Tyrius 
Meno 
Vita Pythagorae 

 
БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 

Аванесов, С. С. (2007) “Эмпедокл: божественность и самоубийство,” ΣΧΟΛΗ (Schole) 
1.2, 147–171. 

Афонасина, А. С. (2021) Страсбургский папирус Эмпедокла. Новосибирск. 
Афонасина, А. С. (2024) “О  проблематичности понятия «греческий шама-

низм»,” Вестник Санкт-Петербургского университета. Философия и  кон-
фликтология 40.3, 473–485. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

444 

Бибихин, В. В., пер., Щетников, А. И., пер., общ. ред. и комм. (2009) “Теологумены 
арифметики,” ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.1, 279–335.  

Жмудь, Л. Я. (2012) Пифагор и ранние пифагорейцы. Москва.  
Лавджой, А. (2001) Великая цепь бытия: История идеи. Москва.  
Лебедев, А. (2018) Метемпсихоз / Электронная библиотека ИФРАН. Новая философ-

ская энциклопедия. URL: https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/-
document/HASH0194dc6b33a7460a53864994. Дата обращения: 14.12.2025. 

Русяева, А. С. (1978) “Орфизм и культ Диониса в Ольвии,” Вестник древней истории 
1, 87–104.  

Bailly, A. (2020) Dictionnaire Grec-Français. Paris. 
Balaudé, J.-F. (2002) Le vocabulaire des Présocratiques. Paris. 
Beekes, R. (2010) Etymological Dictionary of Greek. Leiden, Boston. 
Bernabé, A. (2004) Poetae epici Graeci: testimonia et fragmenta. Pars I. Orphicorum et Or-

phicis similium testimonia et fragmenta. Fasciculus II. Munich, Leipzig. 
Bernabé, A. (2005) Poetae epici Graeci: testimonia et fragmenta. Pars II. Orphicorum et Or-

phicis similium testimonia et fragmenta. Fasciculus IΙ. Munich, Leipzig. 
Betegh, G. (2014) “Pythagoreans, Orphism and Greek religion,”  C. A. Huffman, ed. A History 

of Pythagoreanism. Cambridge, 149–166. 
Bremmer, J. N. (2010) “The Rise of the Unitary Soul and Its Opposition to the Body. From 

Homer to Socrates,” L. Jansen, Ch. Jedan, eds. Philosophische Anthropologie in der 
Antike. Berlin, Boston, 11–29. 

Buono, E. (2024) “Between Orphic-Pythagoreanism and Plato: Empedocles and the anal-
ogy of the cave,” J. E. Decker, J. Ferriss-Hill and H. L. Reid, eds. Empedocles in Sicily. 
Syracuse, 167–184. 

Burnet, J., ed. (1903) Plato. Platonis Opera. Oxford. 
Burkert, W. (1972) Lore and Science in Ancient Pythagoreanism. Cambridge (MA). 
Cairns, D. (2015) “Ψυχή, Θυμός, and Metaphor in Homer and Plato,” Études platoniciennes 

11. URL: http://journals.openedition.org/etudesplatoniciennes/566. 
Cappelen, H., Plunkett D. (2020) “Introduction: A Guided Tour of Conceptual Engineering 

and Conceptual Ethics,” A. Burgess, H. Cappelen and D. Plunkett eds. Conceptual 
Engineering and Conceptual Ethics. Oxford, 1–26. 

Casadio, G. (1991) “La metempsicosi tra Orfeo e Pitagora,” P. Borgeaud, ed. Orphisme et Or-
phée. Genève, 119–155. 

Chalmers, D. J. (2020) “What is Conceptual Engineering and What Should It Be?,” Inquiry 
63.1, 1–18. 

Clarke, M. (1999) Flesh and Spirit in the Songs of Homer. Oxford. 
Cornelli, G. (2013) In Search of Pythagoreanism: Pythagoreanism as an Historiographical 

Category. Berlin, Boston. 
Diels, H., Kranz, W., hrsg. (1951–19526) Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin. = DK 
Dodds, E. (1951) The Greeks and the Irrational. Berkeley, Los Angeles (CA). 
Fritz, K. von. (1957) “᾿Εστρὶς ἑϰατέρωθι in Pindar's Second Olympian and Pythagoras’ The-

ory of Metempsychosis,” Phronesis 2.2, 85–89. 



Сюмбель Зайнуллина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 445 

Ghidini, M. T. (2006) Figli della terra e del cielo stellato: testi orfici con traduzione e com-
mento. Napoli. 

Graf, F. (2011) “Text and Ritual: The Corpus Eschatologicum of the Orphics,” R. G. Ed-
monds (III), ed. The ‘Orphic’ Gold Tablets and Greek Religion: Further Along the Path. 
Cambridge, 80–106. 

Graham, D. (2010) The Texts of Early Greek Philosophy. The Complete Fragments and Se-
lected Testimonies of the Major Presocratics. Cambridge. 

Hladký, V. (2018) “Transmigrating Soul Between the Presocratics and Plato,” Aither 5, 20–49. 
Horky, P. S. (2021) “Pythagorean Immortality of the Soul?,” A. G. Long, ed. Immortality in 

Ancient Philosophy. New York, 41–65. 
Huffman, C. A. (1993) Philolaus of Croton: Pythagorean and Presocratic. Cambridge. 
Huffman, C. A. (2009) “The Pythagorean Conception of the Soul from Pythagoras to 

Philolaus,” D. Frede, B. Reis, eds. Body and Soul in Ancient Philosophy. Berlin, New 
York, 21–43. 

Keith, A. B. (1909) “Pythagoras and the Doctrine of Transmigration,” The Journal of the 
Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 41.3, 569–606. 

Laks, A., Most, G. W. (2016a) Early Greek Philosophy, Volume V: Later Western Greek Think-
ers, Part 2. Cambridge, Massachusetts, London, England. 

Laks, A., Most, G. W. (2016b) Early Greek Philosophy, Volume VII: Later Ionian and Athenian 
Thinkers, Part 2. Cambridge, Massachusetts, London, England. 

Lebedev, A. V. (2023) “The Aegean Origin and Early History of the Greek Doctrines of Re-
incarnation and Immortality of the Soul (Epimenides, Pherecydes, Pythagoras, and 
Onomacritus’ Orphica),” Н. Б. Богданович, сост., Ю. В. Иванова, отв. ред. Миф, 
ритуал, литература. Mосква, 238–299. 

Lesher, J. H. (1992) Xenophanes of Colophon: Fragments. A Text and Translation with a Com-
mentary. Toronto. 

Liddell, H. G., Scott, R. (1889) An Intermediate Greek-English Lexicon. Oxford. 
Long, A. A. (2017) “Immortality in Empedocles,” Apeiron 50.1, 1–20. 
Long, H. S. (1948) A Study of the Doctrine of Metempsychosis in Greece from Pythagoras to 

Plato. Baltimore (MD). 
Mackenzie, T. (2020) “Empedocles, Personal Identity, and the Narrative of the Fallen 

daimōn,” Phoenix 74.1–2, 111–130. 
Miller, A. M., tr. and comm. (2019) Pindar. The Odes. Oakland, California. 
Pape, W. (1880) Handwörterbuch der griechischen Sprache. Band 2: Griechisch-deutsches 

Wörterbuch Λ-Ω. Braunschweig. 
Schäfer, Ch. (2009) “Das Pythagorasfragment des Xenophanes und die Frage nach der 

Kritik der Metempsychosenlehre,” D. Frede, B. Reis, eds. Body and Soul in Ancient 
Philosophy. Berlin, New York, 45–69. 

Sandys, Sir J. E., tr. (1915) Pindar. The odes of Pindar, including the principal fragments. Lon-
don, New York. 

Schroeder, L. von. (1884) Pythagoras und die Inder. Leipzig. 
Trépanier, S. (2021) “The Soul and the Celestial Afterlife in Greek Philosophy before Plato,” 

A. G. Long, ed. Immortality in Ancient Philosophy. New York, 12–40. 



Концепция метемпсихоза в Древней Греции VI–V вв. до н.э.  

 

446

Ustinova, Y. (2009) Caves and the Ancient Greek Mind: Descending Underground in the 
Search for Ultimate Truth. Oxford. 

Verity, A., tr., Instone, S., comm. (2007) Pindar. The Complete Odes. Oxford. 
Vinogradov, J. G. (1991) “Zur sachlichen und geschichtlichen Deutung der Orphiker-Plät-

tchen von Olbia,” Recherches & Rencontres 3, 77–86. 
West, M. L. (1982) “The Orphics of Olbia,” Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 45, 17–29.  
Zuntz, G. (1971) Persephone: Three Essays on Religion and Thought in Magna Graecia. 

Oxford. 
 
References in Russian:  
Avanesov, S. S. (2007) “Empedocles: Divinity and Suicide,”  ΣΧΟΛΗ (Schole) 1.2, 147–171. 
Afonasina, A. S. (2021) The Strasbourg Papyrus of Empedocles. Novosibirsk. 
Afonasina, A. S. (2024) “On the Problematic Nature of the Concept of «Greek Shamanism»,” Vestnik 

of Saint Petersburg University. Philosophy and Conflict Studies 40.3, 473–485. 
Bibikhin, V. V., trans., Shchetnikov, A. I., trans., ed. and comm. (2009) “Theologumena arithmeti-

cae,” ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.1, 279–335. 
Zhmud, L. (2012) Pythagoras and the Early Pythagoreans. Moscow. 
Lovejoy, A. (2001) The Great Chain of Being: History of Ideas. Moscow. 
Rusyaeva, A. S. (1978) “Orphism and Cult of Dionysus in Olbia,”Vestnik Drevnej Istorii [ Journal of 

Ancient History] 1, 87–104. 
 

 
 
 
 
 
 
 


