
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                         © И. Р. Тантлевский, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                               DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-309-327 

 

«МОЛЧАНИЕ» В ПОТУСТОРОННЕМ МИРЕ КАК  
НОЭТИЧЕСКИЙ ИНДИКАТОР: ОТ БИБЛИИ К  

МАРСИЛИО ФИЧИНО И «ГАМЛЕТУ» 
 

 
И. Р. ТАНТЛЕВСКИЙ  

Санкт-Петербургский государственный университет 
i.tantlevsky@spbu.ru 

 
IGOR TANTLEVSKIJ 

Saint Petersburg University  
“SILENCE” IN THE OTHER WORLD AS A NOETIC INDICATOR: FROM THE BIBLE  

TO MARSILIO FICINO AND “HAMLET” 

ABSTRACT. The author analyzes the Qumran community’s views on the nature of the divine 
and human mind, universal “knowledge” and their correlation, as well as the community 
members’ ideas about the transcendent world, its inhabitants and their hypothetically “si-
lent” communication in heaven on a noetic level. An attempt is made to identify the influ-
ence of these views on the passage from the Apostle Paul in 2 Corinthians 12:4 about “in-
expressible words” in Paradise. At the same time, the mystical experience of the 
Qumranites and “a man” (in all likelihood, Paul himself) reflected in 2 Corinthians 12:2–4 
is compared. An allusion to the idea of “silent” spiritual communication, expressed by Mar-
silio Ficino in “Platonic Theology”, XIII, 2, 31, is also considered. The article further pro-
poses a hypothesis concerning the influence of the conception reflected in 2 Cor. 12:2–4 
and in the aforementioned passage of Ficino’s “Platonic Theology” upon Shakespeare—
particularly upon the way in which, in “Hamlet”, the playwright characterizes the ontolog-
ical essence of the earthly world as “words, words, words” (II, 2, 210), in contrast to the 
heavenly world, which he characterizes as “silence” (V, 2, 395: “the rest is silence,” that is, 
“further (i.e., in the heavenly world)—silence”). 

KEYWORDS: Judean heterodox spiritual tradition, the transcendent world, Qumran soteri-
ology, the concept of “silence” in heaven, the Psalms, the Apostle Paul, Hesychasm, Mar-
silio Ficino, “Hamlet”. 
* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 24-18-00479, 
Санкт-Петербургский государственный университет. This study was funded by Russian Science 
Foundation, project number 24-18-00479, Saint Petersburg University, https://rscf.ru/project/24-18-
00479/ 

 



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

310

I 
В Псалмах 94:17 и 115:17 потусторонний мир — согласно представлениям то-
гдашних иудеев, часто именуемый как Шеол1, — характеризуется одним сло-
вом — dûmāh, «молчание» / «тишина»:  

«Если бы Господь не был мне в помощь, 
то уже поселилась бы душа моя в (обители) молчанья».  

«Не мертвые будут восхвалять Господа, 
Не (те) все, кто нисходят в (обитель) молчанья2».  

Эти пассажи коррелируют с бытовавшим в отдельных иудейских кругах 
пессимистическим3 воззрением на подземную обитель духов умерших лю-
дей, Шеол, которое с горечью и так емко характеризует Кохелет (Екклесиаст):  

«… нет ни дела, ни умозаключенья,  
ни познанья, ни мудрости в Шеоле,  
куда ты (т. е. твой дух. — И. Т.) уходишь» (9:10).  

С другой стороны, в той же Книге Псалмов мы находим упоминания о 
«молчании» души в контексте, который мог интерпретироваться и в сотерио-
логическом ракурсе:  

«Однако <у>4 Бога душа моя (хранит) молчанье (dûmiyyāh), 
от Него — мое спасенье» (62:2).  

«Однако у Бога душа моя (хранит) <молчанье>5, 
ибо от Него (исходит) надежда моя» (62:6).  

Но, как представляется, ничто в Еврейской Библии не находит даже отда-
ленной параллели с содержанием пассажа из апостола Павла 2 Кор. 12:2–4, от-
разившего мистический опыт «мужа» (вероятно, апостол здесь имеет в виду 
самого себя), «который был восхищен на третье небо», «в Рай», где «слышал» 
«неизрекаемые (неизреченные) слова / непроизносимые (непроизнесен-
ные, scil. невыражаемые) речения (ἄρρητα ῥήματα)», «которые невозможно 
человеку выразить». Таким образом, общение, взаимоотношения, обмен ин-

                                                 
1 Относительно отражения представлений о Шеоле в Еврейской Библии см., 

например: Tantlevskij et al. 2024.  
2 Ср., например: 4[2] Эзр. 7:32.  
3 См., например: Тантлевский 2025, 1021–1035.  
4 Ср.: Пс. 62:2: lēʼlōhîm, «у Бога».  
5 Так в отдельных масоретских манускриптах; в большинстве: dômmî.  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 311

формацией, мыслями, передача знания и т. п. осуществляются в Раю, со-
гласно Павлу, не в вербально-понятийном выражении, как на земле, а на 
уровне, не предполагающем слов в человеческом их понимании и восприя-
тии, и, тем более, «вымолвленных / произнесенных / сказанных» — то есть, 
как-либо выраженных — вслух.  

Как представляется, на генезис и эволюцию подобного рода представле-
ний в среде иудеев и первых христиан проливают свет кумранские рукописи. 
Так, члены Кумранской общины (II в. до н. э. – I в. н. э.)6 полагали, что Бог  

создал (yṣr) разумение (bynh) для всех стремящихся к знанию (dʽt) <…> всякий 
разум — извечен (kwl śkl mʽwlm hwʼ) (4Q299 4QMysteriesa, фраг. 8, 7–8).  

Данная доктрина предполагает, что разум человека изначально оказыва-
ется сопричастен вечному Разуму Бога (ведь иначе он не может полагаться 
«извечным»!). Как одно из следствий этого, у человека есть потенциальный 
дар непосредственно ноэтически приобщаться к элементам Знания, содер-
жащегося в Божественном Разуме. Одно из ключевых обозначений Бога в ку-
мранских рукописях — «Бог Знания (ʼl / ʼlwhy  dʽt / dʽwt7)»8.  

В качестве определенной параллели к кумранской идее о том, что «всякий 
разум — извечен», можно указать на следующую мысль Кохелета:  

Все Он сделал ладным — (но) в свое время.  
В сердце (же) их (bə-libbām; т. е. в сердца людей. — И. Т.) также и  
                    вечность (hā-ʽōlām) Он вложил <…> (Кох. 3:10b–11).  

Слово «сердце» (lēḇ) в данном пассаже выступает как синоним «разума», 
разумной интуиции9. Обобщенное же значение понятия ʽōlām: сотворенный 

                                                 
6 Относительно сектантской принадлежности Кумранской общины и ее тесной 

связи (вплоть до полного отождествления) с движением ессеев см., например: 
Tantlevskij 2016, 61–75; Tantlevskij et al. 2021.  

7 Формально dʽwt — мн. ч.  
8 Термин dʽt имеет следующий спектр значений: «знание», «познание», «понима-

ние», «распознание», «уразумение» (см.: Clines (ed.) 1995, II, 457–459).  
9 В Еврейской Библии, в частности, в ее так называемых книгах премудрости, тер-
мин lēḇ/lēḇāḇ, досл.: «сердце», объемлет по преимуществу когнитивный спектр зна-
чений и коннотаций: разум, сознание, индивидуальность, носитель самости (libbi, 
«мое сердце», употребляется как синоним «я»; ср., например: Кох. 7:25), рефлексии 
(ср., например: Кох. 1:16), интуиции, а также эмоций и ощущений, связанных с интел-
лектуальной деятельностью (ср., например: Кох. 2:10; 5:19; Притч. 14:10). По сути, 
«сердце» — это синоним разумного духа человека (ср., например: Кох. 1:17; 6:9; 7:28 



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

312

Богом «поток времени, вмещающий все сущее»10, мир как временнáя и про-
странственная целостность. Таким образом, Кохелет, вероятно, выражает в 
данном своем изречении и идею о сопричастности разума человека к ʽоламу-
«вечности», и мысль об охвате разумом постигающего мир субъекта всего су-
щего, и уверенность в способности разума человека к универсальной рефлек-
сии.  

Согласно кумранским рукописям, «Разум» (śkl) / «Разумение» (bynh) 
Бога — «Источник Знания (mqwr dʽt)»11 для тех, кто «вразумляет» кумрани-
тов; глава общинников — это «передатчик Знания» (mlyṣ dʽt)12, воспринима-
емого из Божественного «Разума». При этом гносеологическая активность 
кумранских лидеров, именовавшихся mśkylym, т. е. «разумеющие», «мудр-
ствующие»13, носила по преимуществу характер непосредственного интуи-
тивного «духовного» обретения знания, включая ноэтические элементы. Эти 
когнитивные акты иногда описываются как непосредственные озарения. 
Например, в одном из т. н. Благодарственных гимнов засвидетельствовано 
следующее восклицание:  

«Я благодарю Тебя, Господи,  
за то, что Ты исполнил светом лик мой для Завета Твоего14 <...>  
И как ясная заря явился Ты мне  
для (излучения) [совер]шенного Света <...> (1QHa 12:5–6)15.  

В кумранских текстах отчетливо выражена восходящая к Еврейской Биб-
лии16 доктрина творения мироздания через посредствующее «звено» — Бо-

                                                 
и др.; Иов. 32:8): в нем происходит интуитивно-ноэтическая, рациональная и когни-
тивная деятельность, оно обретает и хранит мудрость и знание (ср., например: Иов. 
9:4; 12:2–3, 24; 34:10, 34; 37:24).  

10 Ср.: Бычков 1981, 23.  
11 1QS 10:12.  
12 1QHa 10:13; 4QpPs37 1:19.  
13 Mśkyl (ед. ч.) — это формально причастие м. р. (от глагола śkl в каузативной по-

роде Hiph.). В контекстах кумранских манускриптов этот термин может быть истол-
кован и как «вразумляющий». Ср.: Дан. 11:33, 35; 12:3, 10.  

14 В данном пассаже можно допустить реминисценцию Исх. 34:29–35.  
15 Ср. также, например: 1QHa 15:24–25.  
16 Идея творения трансцендентным Богом мироздания через Свои «Мудрость» / 

«Разум» / «Знание» — выступающие как Божественные созидательные силы — за-
свидетельствована, например, в: Притч. 3:19–20; Иер. 10:12 = 51:15; ср. также: Пс. 
33[32]:6. (Ср. далее, например: Притч. 8:22–31 и Сир. 24:3 и след.; 11Q Psa Sirach, Sir. 51:13 
и след.)  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 313

жественное «Знание» (dʽt). Однако кумранская теологическая мысль привно-
сит в иудейскую креационистскую концепцию фундаментальное дополне-
ние: первоначально мироздание и вся мировая история возникают в идеаль-
ной форме в «Замысле» (mḥšbh / mḥšbt, mzmh17; также: «Мысль», «План», 
«Схема», «Проект»), scil. Плане-Проекте, Бога, который в дальнейшем реали-
зуется в духовных и материальных сущностях и вещах мироздания через по-
средство силы Божественного «Разума»18,19.  

В кумранских «Песнях субботнего всесожжения» (Šîrôṯ ʽȎlaṯ ha-šŠabbāṯ) 
отразилось представление об отдельных категориях небесных духовных сущ-
ностей («духов»; rwḥwt). В частности, в данном сочинении нередко упомина-
ются «божества (ʼlym / ʼlwhym)». Также среди небожителей, судя по кумран-
ским рукописям, мыслились и вознесшиеся на небеса духи почивших 
праведников и мудрецов. Согласно Уставу общины, им уготованы 

вечная радость в бесконечной жизни20 (śmkt ʽwlmym bḥyy nṣḥ), и венец славы, и 
одеяние величия в вечном Свете (1QS 4:7–8).  

Засвидетельствованы даже попытки «доказать» кумранской пастве истин-
ность данного сотериологического кредо общины через описание мистико-
экстатического опыта «восхождения» на небеса. Например, автор одного из 
Благодарственных гимнов (1QHa 11:19–23), вероятно, лидер общинников, име-
нуемый в рукописях как Учитель праведности, уверят своих адептов:  

«Я благодарю Тебя, Господи, за то, что избавил Ты душу мою от Ямы21 (šḥt),  

                                                 
17 См. в релевантном контексте: Mas1k (MasShirShabb) Masada Songs of the Sabbath 

Sacrifice 1:1.  
18 См., например: 1QS 1QSerekh ha-Yaḥad 3:15–17, 11:11; 1QM 1QWar Scroll 17:5; Mas1k 

(MasShirShabb) 1:2–3; 4Q402 (4QShirShabbc) 4QSongs of the Sabbath Sacrificec, фраг. 4, 
12–13. См. далее также: 1QS 11:18–20 = 4QSj 5–7; 1QHa 9:19–20; ср.: 1QM 13:2; 1QHа 5:6, 12:13, 
19:7–8, 21(верх):7; CD-A Damascus Document 2:3–4.  

19 Ср. платоновскую концепцию вечного, неизменного, умопостигаемого 
(перво)образа (τὸ παράδειγμα; «модель», «образец»), в соответствии с которым веч-
носущий бог-демиург создает космос (Тимей 28b–48е, 50с и др.). Космогоническую 
параллель к кумранской креационистской доктрине, как представляется, можно 
усмотреть и у Анаксагора, полагавшего, что «Ум» (νοῦς) «предрешает вообще все 
(γνώµην γε περὶ παντὸς πᾶσαν ἴσχει)» и «все знает (πάντα ἔγνω)». «И (все) то, чему суж-
дено быть, — как и то, что было, то, чего теперь нет, и (все) то, что есть теперь и 
будет в будущем, — все (это) упорядочил Ум (πάντα διεκόσµησε νοῦς)...» (пер. по изда-
нию: Graham (ed.) 2010, 290; ср.: Laks, Most (eds.) 2016, 70, 72).  

20 Досл.: «в вечной жизни». 
21 Т. е. из Шеола.  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

314

и из Шеола (уровня) Аваддона22 поднял Ты меня (hʽlytny) на вечную высоту23;  
и я расхаживал по беспредельной равнине.  
И я узнал, что есть надежда у того, 
кого сотворил Ты из праха, дабы (войти) в сообщество вечное.  
И дух (rwḥ) сокрушенный очистил Ты от греха большого, 
дабы он мог предстоять в (одном) ряду с воинством святых (qwdšym) 
и войти в единство с общиной сынов небес (bny šmym). 
Уготовил Ты мужу24 жребий вечный (пребывать) с духами Знания  
(rwḥwt dʽt) <…>»25.  
 
Еще в одном благодарственном гимне засвидетельствовано такое ожида-

ние его автора:  

«… И я явлюсь в сиянии (whwpʽty) в семикратном С[вете] (bʼ[wr] šbʽtym), 

                                                 
22 Аваддон (досл.: «уничтожение») — возможно, низший уровень Шеола, где уни-

чтожаются души нечестивцев. Аваддон упоминается в Пс. 88[87]:12; Притч. 15:11, 
27:20; Иов. 26:6, 28:22, 31:12. Ср.: Откр. 9:1–11.  

23 Т. е. на небеса.  
24 Естественно, праведному человеку.  
25 Принципиально иное «доказательство» возможности существования души от-

дельно от тела описано в отрывке из комментариев in R. Прокла (2.122.22 и след. Kroll): 
«А то, что душа может входить в тело и выходить из него, показывает описанный у 
Клеарха человек, который воздействовал душеизвлекательным посохом (ψυχουλκῷ 
ῥάβδῳ) на спящего отрока и тем убедил, как говорит Клеарх в своей книге «О сне», бо-
жественного Аристотеля в том, что душа отделяется от тела и что она входит в тело и 
пользуется им как временным пристанищем (цит. по: Штерн 1997, I, 49 и след.; ср.: 
Ogden 2002, 171)». Вероятно, этот человек тождествен упоминаемому Иосифом Фла-
вием в Ap. 1.176–183 иудею из Келесирии (частью которой была Иудея), говорившему 
по-гречески; здесь приводится рассказ Аристотеля — засвидетельствованный его 
учеником Клеархом из Сол Кипрских в первой книге трактата «О сне» (до нас не до-
шел) — о встрече Стагирита и его беседах с этим иудеем (NB: «подлинные слова» 
(1.176) Аристотеля о нем), которые, по всей вероятности, могли иметь место в Мизии 
около 347–344 гг. до н. э. (Ср. также Clem. Str. 1.15.70.2: «Клеарх Перипатетик говорит, 
что знал некоего иудея, который учился у Аристотеля».) См. далее, например: Тантлев-
ский 2019, 199–200; подробное исследование: Галанин 2025, 235–261.  

Что касается образа «душеизвлекательного посоха», то он может быть своего 
рода рефлексией представлений о керикионе (κηρύκειον) самого «филантропич-
ного» (φιλάνθρωπος) из богов — «психопомпа» / «психагога» Гермеса.  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 315

в С[вете, который уго]товил Ты для Славы Своей»26 (1Q Ha 15:24)27.  

В благодарственном гимне 1Q Ha 17:25, автор заявляет о своем «венце 
славы» (klyl kbwd) и «вечном могуществе» (gbwrt ʽwlm).  

В кумранском произведении, условно обозначаемом как Гимн самопро-
славления (4Q491с, фраг. 1, 4–12), автор, среди прочего, восклицает (и ему, ве-
роятно, вторят его адепты28):  

 
«[…Бог Всевышний дал мне седалище среди на]веки совершенных,  
могучий престол в общине богов (ʼlym; т. е. небожителей. — И. Т.).  
Никто из царей Востока29 не воссядет на нем <…>  
Я причислен к богам (ʼlym)  
и утвержден в святой общине <…> 
Я причисле[н] к богам (ʼlym)  
[и с]лава [моя] — вместе с сынами Царя (т. е. с ангелами. — И. Т.) <…>»  

В пространной и, очевидно, более поздней редакции Гимна самопрослав-
ления, которая была включена в кумранский сборник Благодарственных 
гимнов30, засвидетельствовано также и такое вызывающе тщеславное вос-
клицание-вопрос:  

«Кто подобен мне среди богов (my kmwny bʼlym)!?» (4Q 431, фраг. 1, 1431)32.  

Кумраниты отдавали себе ясный отчет в том, что когнитивная коммуни-
кация «божеств знания (ʼly dʽt)»33 / «духов знания и разумения / света (rwḥy 

                                                 
26 Cр. далее, например: 1QHa 11:3, 12:5, 17:26. (Cр.: Исх. 34:29–30, 35; 4Q374, фраг. 2, 2:8. 

Cр. также: Maтф. 17:2; Мк. 9:2–3; Лк. 9:29.)  
27 Ср.: Дан. 12:3:  
И разумные (wə-ha-mmaśkīlîm) будут сиять, как сияние тверди (небесной),  
и обратившие многих к справедливости — как звезды, во веки вечные.  
28 Ср.: 4Q491c, фраг. 1, 13–16.  
29 Или: «царей древности»; ср., например: Ис. 14:13–14; Иез. 28:2, 14.  
30 См., например: Wise 2000, 214.  
31 Ср.: 4Q427, фраг. 7, 1:8.  
32 Ср. в противоположность, например: Исх. 15:11; Ис. 44:7; Дан. 11:36. Ср. также: 1QHa 

15:28, 18:8–9.  
33 См.: 4Q400 (4QShirShabba), фраг. 2, 1; 4Q401 (4QShirShabbb), фраг. 14, 1:7; 4Q403 

(4QShirShabbd), фраг. 1, 1:31, 38; 4Q404 (4QShirShabbe), фраг. 2 + 3AB, 13; 4Q405 
(4QShirShabbf), фраг. 4, 5, 69, 6, 58, 57, строка 6; фраг. 23, 1:8.  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

316

dʽt wbynh34 / ʼwr35)», «[мо]гучих разумом в познании Вечности36 ([g]bwry śkl 
bdʽt ʽwlmym37)»38 на небесах принципиально отличается от людской на земле. 
И соответственно небесные «чудесные слова (dbry plʼ)»39 никак не соотно-
сятся со словами мира сего.  

«[Что] есть приношение нашего бренного языка (lšwn ʽprnw) (в сравнении) со 
знанием бог[ов] (bdʽt ʼl[ym])?!» 

Интерпретировать данную сентенцию можно в свете засвидетельствован-
ного в кумранских рукописях, в частности в «Песнях субботнего всесожже-
ния»40, представления об особых небесных «языках знания» (lšwny dʽt), сосу-
ществующих с языками людей на земле. В 4Q503 (4QpapPrQuot) 4QDaily 
Prayersa, фраг. 7-9, 3–4, например, сказано так:  

«[… И мы,] сыны Твоего Завета, благословляем [Твое Имя] вместе со всеми под-
разделениями [света … со все]ми языками знания (lšwny dʽt)».  

Индикативным в данной связи представляется следующий пассаж из 
4Q403 (4QShirShabbd) 4QSongs of the Sabbath Sacrificed, фраг. 1, 1:36:  

whgw kbwdw blšwn kwl hwgy dʽt …  

В Еврейской Библии глагол hāgāh употребляется как в «коммуникатив-
ном» значении: «говорить (синоним dbr в Pi.)» (также: «высказывать» / «ска-
зать» (с acc.), «произнести», «изречь» и т. п.), так и в «когнитивном»: «раз-
мышлять», «обдумывать», «мыслить». В кумранских рукописях этот глагол 
употребляется именно в последнем значении, за исключением отрывка 
4Q403 (4QShirShabbd), фраг. 1, 1:36–3741. В сохранившемся же без лакун и при-
веденном выше пассаже из строки 36 он употреблен, как представляется, в 
double entente и, соответственно, может быть интерпретирован двояко:  

«И говорите (о) Его Славе языком всех, изрекающих знание…»  

                                                 
34 См., например: 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 17, 3. 
35 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 4, 5, 69, 6, 58, 57, строка 10.  
36 Согласно древнееврейским представлениям, ʻолам (ʻōlām), «вечность-мир», не-

обратимо движется вперед. Засвидетельствовано и воззрение о том, что он может 
смениться другим ʻоламом, и что эта последовательная смена не повторяющих друг 
друга ῾оламов составляет необратимо-линеарную «Вечность» (῾ōlāmîm).  

37 Вариантная интерпретация: «вечных вещей / сущностей».  
38 См., например: 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 13, 5.  
39 См., например: 4Q403 (4QShirShabbd), фраг. 1, 1:11; 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 13, 7.  
40 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 23, 2:12.  
41 Clines, ed. 1995, II, 487.  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 317

«И изреките Его Славу языком всех, мыслящих знание… (курсив наш. — И. Т.)».  

То есть, глагол hgh может здесь использоваться кумранитами для указания 
на передачу информации не обычными словами «бренного языка», а мыс-
ленно. Ведь общение происходит на небесах на духовном уровне между духов-
ными сущностями. И понятно, что на земле такого рода «слова» можно 
назвать «неизреченными» (как это и делает апостол Павел), а воспроизвести 
«услышанное» духом духовное (подобное постигается подобным!) земными 
словами никак нельзя.  

Отсюда возникает и представление о «суждениях молчания (mšpṭy42 šqṭ)»43 
и «тихом безмолвии (dmmt šqṭ; scil. полном безмолвии / тишине в земном по-
нимании. — И. Т.) благословляющих бо[г]ов…»44.  

Рефлексии интуитивных озарений членов Кумранской общины, вос-
принимаемых в том числе и как небесные «суггестии» в потоке «семи-
кратного света», могли найти выражение в представлении также и о све-
товой коммуникации на небесах: например, в 4Q403 (4QShirShabbd), фраг. 
1, 2:35 говорится о «тех, кто делают знание светящимся (mʼyry dʽt) среди 
всех божеств света (ʼly ʼwr)»45.  

С другой стороны отметим, что согласно тексту уставного характера 1QSa 
2:8–9 и сочинению 11Q14 (4QSefer ha-Milhamah), фраг. 1, 2:14–15, члены Кумран-
ской общины верили, что «святые ангелы» посещали их сообщество (во вся-
ком случае пребывали в нем во время сакральных действ) — естественно, не-
зримо и безмолвно.  

Ad hoc заметим, что подобного рода воззрения, по всей вероятности, сыг-
рали ключевую роль в генезисе исихазма-молчальничества, адепты которого 
в своем стремлении уйти от пороков мира сего, стремились предвосхитить 

                                                 
42 В отношении данной интерпретации слова mšpṭ ср., например: 4Q404 

(4QShirShabbe), фраг. 4, 7–8: mšpṭy pyhw, «суждения уст Его».  
43 4Q400 (4QShirShabbа), фраг. 1, 2:11.  
44 4Q405 (4QShirShabbf), фраг. 19, 7.  
45 Теология божественного Света имеет фундаментальное значение в кумран-

ских рукописях, а самоназвание кумранитов «сыны Света», по сути, являет квинтэс-
сенцию кредо общины. При этом надо иметь в виду, что речь идет о божественном 
духовном свете, который соотносился кумранитами с природой того света, что был 
сотворен Богом в первый день Творения (Быт. 1:3), отличной от природы света 
небесных светил, созданных в четвертый день Творения (Быт. 1:14–19). Этот боже-
ственный Свет прямо коррелирует с этикой; ср., например, 1QS 3:19–20:  

«В истоке Света — (становление) природы Правды… В руке Князя Света власть 
над всеми сынами праведности, путями Света они расхаживают».  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

318

как синхронное им «молчание» (в обыденном его понимании) на небесах46, 
так и состояние духовных сущностей в Грядущем мире.  

 
II 

Марсилио Фичино характеризует состояние, в котором Павел «взошел на 
третье в божественной иерархии небо», как нахождение «в божественной аб-
стракции души (in divina abstractione animi)» (Платоновская теология, XIII, 2, 
6), когда «душа, восхищенная к Богу, пребывает очевидно ни в теле, ни вне 
тела (animum deo raptum nec esse evidentur in corpore nec extra corpus)» 
(ibid., XIII, 5, 3)47. Это душевное состояние сродни той «свободе души (animi)», 
которая возникает во время сна, — давая ей возможность предвосхитить гря-
дущий потусторонний мир и его отдельные сущностные особенности, — и 
которое, по мнению Фичино, описывается в словах Орфея в «Гимне божеству 
сна» (Орфические гимны, LXXXVI, 2–7). Свою цитату Фичино приводит по-
древнегречески и сопровождает ее латинским переводом: 

«Возвести смертным о будущем, о величайший пророк. Ты приходишь к душам 
(ad animas), сна покоем убаюканным, и, обращаясь к ним (настойчиво), пробуж-
даешь ты разум (mentem). Мысли духов48 блаженных (Sententias numinum beato-
rum) через сон ты вносишь в них. Безмолвно безмолвным душам (Silens silentibus 
animis; в др.-греч. оригинале: σιγῶν σιγώσαις ψυχαῖς; курсив наш. — И. Т.) ты пред-
рекаешь грядущее, тем душам (animis), чей разум (mens) чтит богов весьма тща-
тельно» (ibid., XIII, гл. 2, 31)49.  

Идеи апостола Павла и ренессансного неоплатонизма, прежде всего 
М. Фичино, в той или иной форме нашли свое отражение в творчестве Шекс-
пира50. В свете этого можно предположить, что в «Гамлете» Шекспир харак-
теризует бытийную суть земного мира — «сей смертной суматохи / шумихи 
(this mortal coil)» (H III, 1, 75) — как words, words, words («слова, слова, слова»; 
H II, 2, 210) — в противоположность миру небесному, который характеризу-
ется им как silence («тишина»; «молчание», «безмолвие»; H V, 2, 395). Послед-

                                                 
46 Не путать с «молчанием на небесах», о котором предвещается в Откр. 8:1!  
47 Ср.: М. Ficino, De raptu Pauli ad tertium Caelum. Сочинения «божественного тео-

лога» Павла живо интересовали Фичино (см., например: Vasoli, 1999, 241–261; Conti 
2016).  

48 Вар.: «божеств» / «богов».  
49 Пер. с лат. по: Ficino 2006.  
50 См., например: Тантлевский, 2024, 268–277. См. далее работы, указанные в при-

меч. 60.  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 319

няя характеристика небес, вполне возможно, как раз и возникает под влия-
нием Второго послания к коринфянам Павла 12:4 о «неизрекаемых словах» в 
Раю и, не исключено, — также и как аллюзия на идею о «безмолвном» духов-
ном общении, выпаженную Марсилио Фичино в «Платоновской теологии о 
бессмертии души», XIII, 2, 31.  

В диалогах имитирующего сумасшествие Гамлета выявляются, как мини-
мум, два смысловых уровня: один ориентирован на собеседников и окружа-
ющих, другой — глубинный, выражающий точку зрения Гамлета (Шекс-
пира) (ср., например: H II, 2, 226–229). Контекст диалога Гамлета и Полония 
(первого диалога, в котором Гамлет предстает как «сошедший с ума») позво-
ляет предположить, что фраза «слова, слова, слова» (words, words, words) от-
носится принцем не к тексту читаемой им неназванной книги, а к земному 
миру, аллегорически обозначаемому как the air («воздух»; H II, 2, 226; ср.: 323).  

Можно допустить, что непосредственно вслед за диалогом с Полонием — 
в разговоре с Розенкранцем и Гильденстерном — Гамлет данную (ex hypoth-
esi) характеристику бренному миру разъясняет на примере своей аллегории: 
Denmark’s a prison («Дания — тюрьма»; II, 2, 26251):  

ROSENCRANTZ We think not so, my lord.  
HAMLET Why, then, ’tis none to you, for there is nothing either good or bad but thinking 
makes it so. To me, it is a prison (II, 2, 268–270). 

РОЗЕНКРАНЦ Мы так не думаем, мой господин.  
ГАМЛЕТ Ну, тогда для вас это не так; ибо нет ничего ни хорошего, ни плохого, но 
размышление делает это таковым. Для меня она — тюрьма  
(курсив наш. — И. Т)52.  

Определение / наименование, вещи, феномена и т. д. само по себе условно 
и субъективно и не передает их универсальной внутренней сути (ср.: “What’s 
in a name?..”; NB: a name употребляется в параллелизме с a word53). Равным об-
разом и аллегорические интерпретации понятий отражают лишь субъектив-
ную точку зрения («нет ничего ни хорошего, ни плохого…») — тем более, что 
и сами вещи и явления сущностно амбивалентны. Например, «как» «человек 
(a man)» «похож в действии на ангела, как похож в постижении на бога (in 

                                                 
51 См. также: 260, 265–266, 270.  
52 Цит. по: Shakespeare, https://shakespeare.folger.edu  
53 «Ромео и Джульетта» II, 2, 46–47: “…That which we call a rose / By any other word 

would smell as sweet”.  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

320

action how like an angel, in apprehension how like a god)» (ср.: Пс. 8:5)54; но, с 
другой точки зрения, его можно назвать лишь «квинтэссенцией праха» 
(quintessence of dust) (H II, 2, 329–332). Равно и оценка одних и тех же феноме-
нов мира сего подчас оказывается диаметрально противоположной; особо 
показательно в этом отношении утверждение ведьм в начале «Макбета»: “Fair 
is foul, and foul is fair”55. Так что в определенном смысле Ф. Тютчев прав: 
«мысль изреченная есть ложь»56 — во всяком случае, для всякого, кто ее не 
разделяет, и шире — кто не является единомышленником «изрекшего» ее57.  

Когда Гамлет говорит: «Сам сон — это всего лишь тень» (A dream itself is 
but a shadow; H II, 2, 279), он (в отличие от своих ориентированных на мир-
скую суету собеседников), по всей вероятности, под «тенью» подразумевает 
отражение образа потустороннего мира, тем более, что термин a shadow в 
лексиконе Шекспира как раз употребляется, кроме прочего, в значениях «об-
раз» (как таковой), «отражение образа»58. В связи с аллегорией «тени»59 от-
метим, что в литературе неоднократно отмечалось влияние на творчество 
Шекспира платонизма60 и ренессансного неоплатонизма. Думается, что с 
идеями Платона Шекспир мог быть знаком, скорее, не по латинским перево-
дам61 его трактатов, а, например, по compendia62 или в изложении своих кол-
лег-«университетских умов», а также из общения со студентами лондонских 
университетов и академий. (Шекспир учился в стратфордской «грамматиче-
ской школе», где изучали главным образом латынь, а также знакомились с 
древнегреческим языком.) Особо отметим, что на титуле editio princeps «Гам-
лета» (1603), написанного в 1601 году, засвидетельствовано, что эта трагедия 

                                                 
54 Содержание гимна человеку, засвидетельствованного в H II, 2, 327–331, является 

явной реминисценцией Пс. 8:4–8.  
55 I, 1, 13. 
56 Ср.: Ф.И. Тютчев «Silentium!»  
57 Речи «сошедшего с ума» Гамлета (и отчасти Офелии) демонстрируют никчем-

ность слов.  
58 Ср., например: Schmidt 1902, II, s.v.; Onions 1911, s.v.; Culpeper, Hardie, Demmen 

2023, II, s.v.  
59 Этот термин неоднократно встречается у Шекспира в корреляции с релевант-

ными воззрениями платонизма, восходящими к символу «пещеры» в «Государ-
стве», кн. 7. (Ср.: Эсхил, Прикованный Прометей, 447–453.)  

60 См., например: Cody 1969; Everett 2002, 13–15; Taylor 2004, 276–278; Gray 2007, 
225–238; Quincy 2009, 103–120; Kambaskovic 2015, 17–28; Kaytor 2018, 102–117.  

61 Ср.: Stritmatter 2017, 9–44.  
62 Ср., например: Baldwin 1944.  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 321

ставилась в Оксфордском и Кембриджском университетах. Поскольку про-
фессиональным актерам было запрещено играть в университетах, то «Гам-
лета» могли ставить только студенты, у которых была рукопись трагедии еще 
до ее опубликования и под влиянием контактов с которыми Шекспир — ги-
потетически — мог вносить даже некоторую правку в свой первоначальный 
текст.  

В монологе “To be or not to be” (где Гамлет приводит свое ultima ratio в от-
ношении универсальной причины предпочтения человеком продолжать вла-
чить скорбное земное бытие) «сон» (a sleep)», «сновидения» (dreams) уже вы-
ступают как метафоры состояния души в мире загробном, а понятия 
«умереть, заснуть (to die, to sleep)» употребляются как синонимы (H III, 1, 68–
76). Восклицание “in that sleep of death what dreams may come”, «в этом смерт-
ном сне какие сновидения могут присниться» (H III, 1, 74), предполагает, что 
здесь подразумеваются обе возможные загробные обители: «небо» (heaven), 
scil. Рай, и «ад» (hell) (ср. также: H III, 1, 86: “the dread of something after 
death…”, «страх чего-то после смерти…»). Отметим также, что Гамлет осве-
домлен и об отдельных «условиях» (прежде всего этико-поведенческого ха-
рактера), на основании которых душа по смерти тела попадает в ту или иную 
потустороннюю обитель непосредственно, но также — и об огненном «чи-
стилище» (H III, 3, 77–100). Образ аналога католического представления о чи-
стилище возникает в «Гамлете», вероятно, под определенным влиянием пас-
сажа из Павла в 1 Кор. 3:13–1563; это некое промежуточное состояние душ 
(пребывающих в “prison house”64), чье загробное воздаяние сразу по смерти 
тела не определено65, а пребывающие в нем «духи» еще могут в «призрач-
ном» виде (но сохраняя земные черты66) посещать землю и разговаривать с 
живущими на ней67.  

                                                 
63 Цит. по Женевской Библии:  
Every man’s work shall be made manifest: for the day shall declare it, because it shall   

be reveiled by the fire:  
and the fire shall try every man’s work of what sort it is.  
If any man’s work, that he hath built upon, abide, he shall receive wages.  
If any man’s work burn, he shall lose, but he shall be saved himself: nevertheless yet as 

it were by the fire.  
64 H I, 5, 19.  
65 H I, 5, 6–7, 14–28; III, 3, 89a.  
66 H III, 4, 155.  
67 О происходящем уже на этом уровне рассказывать живущим на земле запре-

щено (H I, 5, 18–19, 27–28). Потому людей так и страшит ожидающее их неведомое в 
мире потустороннем в целом.  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

322 

В свете сказанного слова Гамлета  

“O God, I could be bounded in a nutshell and count myself a king of infinite space, 
were it not that I have bad dreams” (II, 2, 273–275)  

«О Боже, я бы мог поместиться в ореховой скорлупе и считать себя царем беско-
нечного пространства, если бы мне не снились дурные сны»  

могут быть поняты в том смысле, что, если принц избежит ада, то окажется 
на небесах в качестве разумной духовной сущности.  

*** 

В пьесах Шекспира насчитывается около 1350 ссылок на Библию и даже 
прямых цитат из нее68 — по преимуществу Женевскую Библию69. В этой 
связи отметим, что в «Гамлете» «сон» как метафорический образ смерти 
явно соотносится Шекспиром с восходящим к Книге Даниила иудейским и 
христианским представлением о воскресении тел в Конце дней и воссоеди-
нении их с усопшими до Эсхатона душами (цит. по Женевской Библии):  

And many of them that sleep in the dust of the earth, shall awake, some to everlasting 
life, and some to shame and perpetual contempt (Dan. 12:2–3).  

But go thou (Daniel. — I. T.) thy way till the end be: for thou shalt rest and stand up in 
thy lot, at the end of the days (Dan. 12:13).  

Именно так понимает посмертное состояние души Гамлета его друг со сту-
денческой скамьи Горацио, восклицающий сразу по его кончине:  

… Good night, sweet prince, 
And flights of angels sing thee to thy rest (H V 2, 397–398).  

Эта точка зрения представлена Шекспиром и в других произведениях70. 
Глагол to rest подчас употребляется им в значении «покойся» по отношению 
к душам умерших71. (NB: Горацио в rest (сущ.) видит посмертный «покой»; 
H V, 2, 398.)  

                                                 
68 Bragg 2011, 142.  
69 Marx 2000; Noble 1970, 69–76; Hamlin 2013.  
70 Тантлевский 2024, 268–277.  
71 Ср. ad hoc слова Гамлета, обращенные к духу отца: Rest, rest, perturbèd spirit (I, 

5, 204).  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 323

Однако Гамлет понимает «смертный сон» не как бессознательное состоя-
ние в полном покое вплоть до времени телесного воскресения, но как пере-
ход в уже функционирующий (параллельно земному) загробный мир, а «сно-
видения» — как его феномены — в том числе и устрашающие.  

The rest в последней фразе Гамлета — “the rest is silence” (V, 2, 395) — это, 
вероятно, указание на переход души на следующую стадию ее существова-
ния — на небо, и может быть интерпретировано как «далее». (Но в данном 
контексте возможна и игра еще на одном значении слова rest — «покой» 
(отошедшей в лучший мир души); то есть, в контексте с приведенной фразой 
Горацио Шекспир употребляет здесь данный термин в double entente.) 
И сущность этого этапа существования души обозначается Гамлетом как 
«безмолвие», «молчание» / «тишина». Понимать фразу “the rest is silence” как 
указание на следующую за смертью плоти потерю индивидуальности, без-
действие — по сути, небытие — невозможно, ибо Гамлету хорошо ведомо о 
существовании потустороннего духовного мира со «снами» (то есть, событи-
ями, феноменами и т. п.) совершенно различного характера — как на небе, 
так и в аду (а также на некоей промежуточной стадии пребывания души — в 
своего рода «чистилище»72). Да и может ли в небытии состоять награда пра-
веднику?..  

Никакие аспекты потустороннего мира — “the undiscovered country from 
whose bourn no traveler returns” (H III, 1, 87–88) — как кажется, нельзя кон-
кретно никак охарактеризовать. Под “travelers” здесь, вероятно, подразумева-
ются именно умершие, души которых находятся на небе или в аду. («Дух 
(spirit)» же отца Гамлета является в виде «призрака (ghost)» из некоей про-
межуточной фазы перехода души на небо или в ад — это еще не вполне поту-
сторонний мир73,74). Из разряда “travelers” Шекспир явно исключает извест-
ных визионеров-мистиков, совершавших, по их рассказам, мистические 
«вояжи» на небеса в экстатических состояниях, медиумов, а также восходя-
щие к античности рассказы о посещении загробного мира личностями про-
шлого, возвращавшихся к жизни75.  

                                                 
72 Тут разожжен «очищающий огонь», здесь «тяжко» (H I, 3, 14–29; III, 3, 89).  
73 Хотя рассказывать о нем в конкретике уже запрещено.  
74 Возможно, на уровне «чистилища» временно пребывающие там «духи», spirits, 

еще используют земные слова; либо же предполагалось, что они переходят на обы-
денную речь, возвращаясь на короткое время в земной мир в виде «призраков», 
ghosts.  

75 Тут релевантен, прежде всего, рассказ Эра (Платон, Государство, 10, 614b–616a; 
ср.: Плутарх, Застольные беседы, IX, 740bc).  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

324 

Но Шекспир просто не мог не учитывать и не верить рассказу одного из 
высших христианских авторитетов, который еще при жизни посетил небо и 
вернулся назад. Возможно, — по имплицитно выраженной мысли Шекс-
пира — отходящего в лучший мир Гамлета в последний момент жизни оза-
ряет именно воспоминание о вознесении на небо апостола Павла и его сущ-
ностное замечание о Рае в 2 Кор. 12:2–4…  

Как представляется, на интерпретацию характеристики небесного мира 
как silence — а нет сомнения, что Гамлет, по мысли автора трагедии, погибая 
за честь и справедливость, должен был попасть именно на небо76, — проли-
вает свет рассказ Павла (а его послания, как уже было отмечено, оказали 
сильное воздействие на творчество Шекспира) о муже — по всей вероятно-
сти, апостол здесь имеет в виду самого себя, — «который был восхищен на 
третье небо», где «слышал» «неизрекаемые / непроизносимые слова» (2 Кор. 
12:2–4; цит. по Женевской Библии):  

I know a man in Christ above fourteen years ago, (whether he were in the body, I can 
not tell, or out of the body, I can not tell: God knoweth) which was taken up into the 
third heaven.  
And I know such a man (whether in the body, or out of the body, I can not tell: God 
knoweth) how that he was taken up into Paradise, and heard words which cannot be 
spoken, which are not possible for man to utter77,78. 

                                                 
76 Ср.: H V 2, 397–398.  
77 В др.-греч. оригинале: ὅτι ἡρπάγη εἰς τὸν παράδεισον καὶ ἤκουσεν ἄρρητα ῥήματα, ἃ 

οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι.  
78 Нельзя исключить имплицитную реминисценцию 2 Кор. 12:2–4 и у Данте в 

начале «Рая», указывающего на следующего характера ограничение в получении 
сведений о небесном мире при его посещении в «трансперсональном» состоянии:  

…perché appressando sé al suo disire, следующего 
nostro intelletto si profonda tanto,  
che dietro la memoria non può ire. 
Veramente quant’ io del regno santo 
ne la mia mente potei far tesoro,  
sarà ora materia del mio canto.  

…близясь к чаемому страстно, 
наш ум к такой нисходит глубине  
что память вслед за ним идти не властна. 
Однако то, что о святой стране  
(del regno santo, т. е. «о святом царстве» небесном. — И. Т.) 
я мог скопить, в душе оберегая, 
предметом песни воспослужит мне (Песнь 1; пер. М. Лозинского).  



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 325 

БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 

Бычков, В. В. (1981) Эстетика поздней античности, М.: Наука.  
Галанин, Р.Б. (2025) «Презентация еврейской идентичности в диалоге Клеарха из 

Сол О сне», ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.1, 235–261.  
Тантлевский, И.Р. (2019) «Учение Аристотеля о разумной части души в контексте “со-

териологии” Платона», Платоновские исследования / Platonic Investigations 
10.2, 187–217.  

Тантлевский, И.Р. (2024) «Библейская сотериология, учение М. Фичино о “питающей 
душе” в “Платоновской теологии” и сонет 146 Шекспира», ΣΧΟΛΗ (Schole) 18.1, 
268–277.  

Тантлевский, И.Р. (2025) «“Что есть человек?”: два воззрения иудеев на природу че-
ловека в персидский период», ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.2, 1021–1035.  

Штерн, М., ред. (1997), Греческие и римские авторы о евреях и иудаизме, русс. изд. под 
науч. и лит. ред. Н. В. Брагинской, т. I, М.; Иерусалим: Гешарим.  

Baldwin, T. W. (1944) William Shakespeare’s Small Latine & Lesse Greeke, Urbana, Illinois, 
vols. 1–2. 

Bragg, M. (2011) The Book of Books: The Radical Impact of the King James Bible 1611–2011, 
Great Britain: Hodder & Stoughton. 

Clines, D.J.A. (1995) The Dictionary of Classical Hebrew, Sheffield: Sheffield University 
Press, vol. II.  

Cody, R. (1969) The Landscape of the Mind: Pastoralism and Platonic Theory in Tasso’s 
Aminta and Shakespeare’s Early Comedies. Oxford: Clarendon Press.  

Conti, D. (2016), Il Commentarium in Epistolas Pauli di Marsilio Ficino Studio ed edizione 
critica, Pisa: Scuola Normale Superiore).  

Culpeper, J., Hardie, A., Demmen, J. (2023) Arden Encyclopedia of Shakespeare’s Language, 
vol. II, Bloomsbury Publishing. 

Everett, B. (2002) “Good and Bad Loves: Shakespeare, Plato and the Plotting of the Son-
nets”, Times Literary Supplement 5179, 13–15.  

Ficino, M. (2006) Platonic Theology, Eng. transl. by M.J.B. Allen, Lat. text ed. by J. Hankin 
with W. Bowen, vol. 4, Cambridge, MA: Harvard University Press.  

Graham, D.W., ed. (2010) The Texts of Early Greek Philosophy. The Complete Fragments and 
Selected Testimonies of the Major Presocratics. Part I. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 

Gray, R. (2007) “Shakespeare’s Sonnets, Plato’s Symposium, Alchemy and Renaissance Ne-
oplatonism”, Shakespeare Survey 59: Editing Shakespeare, 225–238.  

Hamlin, H. (2013) The Bible in Shakespeare, Oxford: Oxford University Press. 
Huttar, Ch. A. (1968) “The Christian Basis of Shakespeare’s Sonnet 146”, Shakespeare Quar-

terly 19.4, 355–365.  
Kambaskovic, D. (2015) “ ‘Of comfort and despair’, Plato’s Philosophy of Love and Shake-

speare Sonnets”, Shakespeare and Emotions. Inheritances, Enactments, Legacies, ed. 
by R. S. While, M. Houlahan, K. O’Loughtin. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 17–
28.  



«Молчание» в потустороннем мире …  

 

326

Kaytor, D. (2018) On the Kinship of Shakespeare and Plato, The Routledge Companion to 
Shakespeare and Philosophy, London: Routledge, 102–117. 

Kroll W., ed. (1901), Proclus. In Platonis Republicam Commentarii, vol. 2, Lipsiae: 
B.G. Teubner.  

Laks, A., Most, G.W., eds. (2016) Early Greek Philosophy, vol. 6, part 1: Later Ionian and 
Athenian Thinkers. Cambridge, Mass.; London: Harvard University Press. 

Marx, S. (2000) Shakespeare and the Bible, Oxford: Oxford University Press. 
Noble, R. (1970) Shakespeare’s Biblical Knowledge and Use of The Book of Common Prayer 

as Exemplified in the Plays of the First Folio, New York: Octagon Books. 
Ogden, D., ed. (2002), Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds: 

A Sourcebook, Oxford; New York, NY: Oxford University Press.  
Onions, C.T. (1911) A Shakespeare Glossary, Oxford: Clarendon Press. 
Quincy, B. (2009) “Plato and Shakespeare on Love”, History and Philosophy Quarter 26.2, 

103–120.  
Shakespeare, W., Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, eds. B.A. Mowat, P. Werstine, Fol-

ger Shakespeare Library, https://shakespeare.folger.edu 
Schmidt, A. (1902) Shakespeare-lexicon: A Complete Dictionary of All the English Words, 

Phrases and Constructions in the Works of the Poet, vol. II, Berlin: W. de Gruyter & 
Co., G. E. Stechert & Co.  

Southam, B. C. (1960) “Shakespeare’s Christian Sonnet? Number 146”, Shakespeare Quar-
terly 11.1, 67–71. 

Stritmatter, R. (2017) “ ‘Small Latine and Lesse Greeke’. Anatomy of a Misquotation (Part 1: 
Setting the Stage)”, The Oxfordian Volume 19, 9–44.  

Tantlevskij, I.R. (2016) “Further Considerations on Possible Aramaic Etymologies of the 
Designation of the Judaean Sect of Essenes (Ἐσσαῖοι/Ἐσσηνοί) in the Light of the 
Ancient Authors Accounts of Them and the Qumran Community World-View”, 
ΣΧΟΛΗ (Schole) 10.1, 61–75.  

Tantlevskij, I.R., Gromova, E.V., Gromov, D. (2021) “Network Analysis of the Interaction 
between Different Religious and Philosophical Movements in Early Judaism”, Phi-
losophies, 6(1).2, https:// doi.org/10.3390/philosophies6010002  

Tantlevskij, I.R., Evmenova, E., Gromov, D. (2024) “Identification of the network structure 
of the Hebrew Bible texts based upon the notion of the otherworld and the after-
life”, Humanities and Social Sciences Communications 11, 411 https://doi.org/-
10.1057/s41599-024-02911-y  

Taylor, A. B. (2004) “Plato’s Symposium and Titania’s Speech on the Universal Effect of her 
Quarrel with Oberon”, Notes and Queries 51.3, 276–278. 

Vasoli, C. (1999) “Considerazioni sul ‘De raptu Pauli’ ”, in Id., ‘Quasi sit Deus’. Studi su Mar-
silio Ficino, Lecce: Conte, 241–261.  

Wise, M. (2000) “my kmwny bʼlym, A Study of 4Q491c, 4Q471b, 4Q427 7 and 1QHA 25:35–
26:10”, Dead Sea Discoveries 7, 173-219.  

 



И. Р.  Тантлевский / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 327 

References in Russian: 
Bychkov, V.V. (1981) Aesthetics of the Late Antiquity, Moscow: Nauka.  
Galanin, R. (2025) “The Representation of Jewish Identity in On Sleep by Clearchus of Soli”, 

ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.1, 235–261.  
Tantlevskij, I.R. (2019) “Aristotle’s Teaching on the Rational Part of Soul in the Context of 

Plato’s ‘Soteriology’ ”, Platonic Investigations 10.2, 187–217.  
Tantlevskij, I.R. (2024) “Biblical soteriology, M. Ficino’s doctrine of the ‘nutritive soul’ in 

‘Plato’s theology’ and Shakespeare’s Sonnet 146”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 18.1, 268–277. 
Tantlevskij, I.R. (2025) “ ‘What is Man?’: Two Judaeans’ Views on Human Nature in the Per-

sian Period, Schole 19.2, 1021–1035.  
 
 
 


