
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                               © В. К. Пичугина, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                                DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-395-415 

 
ПЕЩЕРА ФИЛОКТЕТА И ВОЗМОЖНОСТЬ  

НАУЧЕНИЯ ДОБРОДЕТЕЛИ 
 
 
 

В. К. ПИЧУГИНА 
НИУ «Высшая школа экономики» (Москва) 

Pichugina_V@mail.ru 

 
VICTORIA PICHUGINA 

HSE University (Moscow) 
PHILOCTETES’ CAVE AND POSSIBILITY OF TEACHING VIRTUE 

ABSTRACT. Plato's cave is one of the most striking and discussed metaphors not only in Pla-
to's philosophy but in philosophy as a whole. However, the image of the cave as a place 
associated with the acquisition of new knowledge and the affirmation of one's own opin-
ion appears in Sophocles' Philoctetes, that is, somewhat earlier than in Plato's Republic. 
The question of why Sophocles places the wounded archer Philoctetes on Lemnos in a 
cave with two mouths has been debated by scholars on numerous occasions, but the cave's 
design has most often been explained by the ease of movement of actors on stage or by 
poetic expediency. Both explanations are vulnerable to evidence, so the question of why 
Sophocles needed the cave’s two mouths has remained controversial for over a hundred 
years. The presence of the cave two mouths could indeed have been caused by both tech-
nical and poetic necessity, but the special structure of the cave could have allowed not 
only to effectively hide or reveal one or another hero from the audience. It's no coinci-
dence that Sophocles' cave alludes to both the Odyssey, which features several significant 
caves, and the Iliad, which also features a diplomatic mission involving Odysseus. Refer-
ring to Homeric plot lines, Sophocles makes the cave not just a setting, but a metaphor 
explaining the complexities of Neoptolemus's moral choice, who, upon arriving on Lem-
nos, finds himself under the influence of two mentors – Odysseus and Philoctetes. Each 
has their own arsenal of pedagogical methods for instilling virtue in Neoptolemus, but the 
success of this indoctrination is called into question when, at the end of the tragedy, Her-
acles appears—a hero traditionally associated with the choice between virtue and vice. 

KEYWORDS: the allegory of the cave, virtue, Plato, Sophocles, Philoctetes.

 
Трагедия Софокла «Филоктет» (пост. 409 г. до н.э.) являлась оригинальной вер-
сией сюжета о судьбе раненого лучника, к которому уже обращались Эсхил (ок. 
475 г. до н.э.) и Еврипид (431 г. до н.э.). Уступая в статусе главным героям Троян-



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

396

ской войны, Филоктет, тем не менее, был известен театральной аудитории. Со-
бытия из его жизни, на которые в разное время обращают внимание сразу три 
великих драматурга, происходят в период, который не включен в «Илиаду» и 
«Одиссею», но не исключен из античной литературной традиции1. Действие 
трагедии Софокла происходит на Лемносе, а сюжет предопределен необхо-
димостью принудительного возвращения Филоктета в Трою. При всей кажу-
щейся простоте, вопрос о центральной проблеме трагедии, продолжает оста-
ваться дискуссионным. Среди множества исследовательских мнений, 
обращу внимание не те, которые открывают возможность прочтения траге-
дии Софокла как столкновения двух разных концепций наставничества для 
юношества. 

Первая группа исследований акцентирует внимание на том, что главным 
в трагедии является переосмысление мира гомеровского героя и его кодекса 
добродетели. Развитие событий предопределено перипетиями нравствен-
ного выбора Неоптолема, акцент на благородной природе которого традици-
онно не остается без исследовательского внимания. Эта группа исследова-
ний позволяет рассматривать трагедию как отражение образовательных 
идеалов полиса пятого века до н.э. и дискуссий о сущности пайдейи и арете, 
когда на одном полюсе находился Сократ, а на другом – софисты2. Вопросы 
влияния среды и образования рассматриваются Софоклом через призму со-
бытий в Трое, оценку которым дает следующее поколение героев, то есть Не-
оптолем3. Трагедия рассматривается с точки зрения сложности принятия 
правильного решения (вплоть до возможности ее прочтения как 
«“Bildungsroman” – драмы воспитания»4, где юноша раскаивается в совер-
шенной ошибке и возвращается на путь добродетели). 

Авторы второй группы исследований считают движущей силой трагедии 
борьбу за «душу Неоптолема»5 или его «духовное путешествие»6 под контро-
лем Одиссея и Филоктета, противостояние которых может рассматриваться 
как борьба за Неоптолема «как сына»7. Т. Ван Нортвик считает, что доброде-
тель Неоптолема не просто подвергается испытаниям, а перестраивается, но 

                                                 
1 Подробный анализ сочинений разных авторов о Филоктете в сопоставлении с 

трагедией Софокла см.: Mandel 1981, 3-45. 
2 Rose 1976, 49-105; Blundell 1988, 142-148; Carlevale 2000, 26-60; Bromberg 2022, 109-

138; Massetti 2022, 14, 17. 
3 Gregory 2019, 5. 
4 Hawkins 1999, 357. 
5 Masaracchia 1964, 79-98.  
6 Kitto 2002, 319. 
7 Whitby 1996, 39. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 397

общепринятая точка зрения игнорирует многочисленные «нравственные 
или интеллектуальные открытия» юноши8. Изменения характера Неопто-
лема столь сильны, что позволяют некоторым исследователям говорить о 
нем как герое, который выбирает «образовательную траекторию»9, многому 
научается и взрослеет в ходе трагедии10.  

В рамках этой группы исследований широко обсуждаемой является точка 
зрения Пьера Видаль-Наке, который предложил рассматривать взросление 
Неоптолема как ритуальное изменение статуса от эфеба к взрослому11, что 
позволяет ему в конце трагедии вернуться в Трою в статусе гоплита. Эта точка 
зрения (при всей ее спорности12) делает акцент на том, что Неоптолем проделы-
вает большую внутреннюю работу, а не просто возвращается к своей сущности, 
будучи временно введенным в заблуждение. 

Т. Ван Нортвик подчеркивает, что эта трагедия позволила Софоклу внести 
вклад в обсуждение одного из животрепещущих вопросов в интеллектуаль-
ных спорах того времени: возможно ли научить добродетели или она появ-
ляется благодаря благородному рождению13. В рамках данной статьи будет 
предпринята попытка рассмотреть особенности образовательной топографии 
Софокла, поместившего главных героев трагедии к пещере на Лемносе, где они 
обмениваются взаимными наставлениями, что, как и затем у Платона, превра-
щает пещеру в яркую метафору. 

Пещера с двумя выходами: где учат добродетели? Гомер посвятил Филок-
тету всего несколько строк, кратко описав выпавшие на его долю страдания и 
указав, что этот герой, хоть и вынужденно выбыл из похода на Трою, еще сыг-
рает в нем свою роль (Hom. Il. II.716-33). Согласно Гомеру, Филоктет был славен 
искусством владения луком, но ему пришлось прервать участие в военной ком-
пании из-за укуса змеи, после которого ахейские вожди оставили воина на Лем-
носе. Гомер ничего не сообщает о пещере, реакции Филоктета на произошед-
шее, об оракуле, который указывает на необходимость возвращения 
Филоктета в Трою, то есть о том, что имеет исключительную важность в тра-
гедии Софокла. Для Гомера же важны статистические (Филоктет как предво-
дитель семи кораблей с триста пятьюдесятью воинами) и топографические 
(Филоктет как уроженец Мелибеи) аспекты, а не повороты его судьбы. 
                                                 

8 Van Nortwick 2015, 118, 119. 
9 Gregory 2019, 5. 
10 Nussbaum 1976, 25-53; Easterling 1978, 27-39; Fulkerson 2006, 49-61 и др. 
11 Vidal-Naquet 1981, 182.  
12 Обсуждение и критику этой позиции см.: Whitby 1996, 35; Rehm 2002, 139; Fulker-

son 2006, 56; Gregory 2019, 167-168 и др. 
13 Van Nortwick 2015, 47. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

398

Яркий образ лучника, брошенного в пещере на необитаемом острове, 
страдающего от раны и затаившего обиду на ахейских вождей (и особенно на 
Одиссея) является изобретением Софокла, опиравшегося, в том числе, на 
«Малую Илиаду». Трагическая топография Софокла не раз привлекала вни-
мание исследователей, которых волновал вопрос, почему Филоктет стал уро-
женцем Малиды14 и оказался помещен на безлюдный Лемнос. Соглашусь с 
тем, что одинокий Филоктет в пещере на Лемносе – это «смелый», «пронзи-
тельный» и «столь важный с философской точки зрения» прием, который 
оказался недооценен не только Дионом Кассием15, но и современными иссле-
дователями. 

В первых строках трагедии Одиссей сообщает, что действие будет проис-
ходить на Лемносе, где нет никого, кроме Филоктета. Одиссей приказывает 
Неоптолему найти пещеру, которую, вероятно, помнит с тех пор, как десять 
лет назад оставил в ней страдающего от раны героя. Внимание как зрителя, 
так и современного исследователя фокусируется на пещере в скале, к кото-
рой можно попасть с пляжа. Неоптолем, повинуясь Одиссею, поднимается по 
тропинке и начинает осмотр пещеры: юноша видит кучу листьев, которая ис-
пользуется в качестве постели, самодельную деревянную чашу и огниво 
(Soph. Phil. 33-36). Благодаря Неоптолему, действия которого координирует 
Одиссей, пещера предстает как удобное жилище особой формы16. 

Очевидно, что пещера с двумя входами должна иметь некоторые удобства 
для ее обитателя, но они не слишком убедительно представлены в описаниях 
Неоптолема. В начале прошлого века их попытался обобщить Р.К. Джебб в 
комментарии к переводу трагедии, выдержавшему несколько переизданий: 
«…утренним солнцем можно было наслаждаться у входа в пещеру, обращён-
ного к морю и ориентированного на юго-восток; в то время как послеполу-
денное солнце освещало другой вход, обращенный на север или северо-за-
пад»17. Одиссей, как метко выразился Т. Б. Л. Вебстер, похож на «агента по 
недвижимости»18, когда описывает пещеру с двумя входами как хорошее ме-
сто для проживания19, рядом с которым находится источник питьевой воды. 

                                                 
14 См.: Mandel 1981, 7. 
15 Mandel 1981, 97. 
16 См. аргументацию в пользу того, что пещера представляет собой естественный 

туннель в скале: Woodhouse 1912, 270-272. 
17 Цит. по: Woodhouse 1912, 272.  
18 Webster 1970, 68. 
19 Д. Уайлз, однако, указывает на несоответствие строки 1082, где подчеркиваются 

экстремальные температуры, которые выдерживает пещера, и строки 17-19, где 
утверждается, что она защищает от таких температур (Wiles 1997, 153). 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 399

Неоптолем вторит Одиссею, когда сообщает о том, что на солнце сушатся 
тяпки для перевязки раны Филоктета (Soph. Phil. 38-9), а Одиссей предпола-
гает, что раненый, вероятно, ушел за пищей или лекарственными травами. 
Кажется, что достаточно благородно было оставить Филоктета в столь удоб-
ном месте, если бы не то, что он остался в полном одиночестве и вынужден 
был сам заботиться о себе. Отсутствие на острове людей и портов (Soph. Phil. 
2, 221, 302) является «радикальным нововведением», которое противоречит 
не только Гомеру, Эсхилу и Еврипиду, но и общеизвестным для зрителя Со-
фокла фактам20. Ниже я еще вернусь к этому, но пока хочу лишь подчеркнуть, 
что необитаемость Лемноса важна для моей дальнейшей аргументации. 

Так или иначе, в начале трагедии избыточный акцент на описании пе-
щеры с последующим ее обсуждением героями не могут не броситься в 
глаза21. Как только Одиссей покидает сцену, пещера перестает быть прекрас-
ным местом для жизни раненного: указав на суровые условия существова-
ния, Неоптолем приглашает хор осмотреть ее (Soph. Phil. 144-6)22. Хор акцен-
тирует внимание на том, что жизнь Филоктета была исключительно 
выживанием, и его слова повторяет Неоптолем, как будто готовясь ко встрече 
с тем, кто уже частично утратил человеческий облик (Soph. Phil. 162-168). Хор 
дополнительно усиливает эту тему, одновременно опасаясь и восхищаясь 
жителем пещеры, когда задает риторический вопрос, как же он выживает в 
таких условиях (Soph. Phil. 176). Пафос изоляции постепенно смягчается бла-
годаря описанию того, что помогло Филоктету выжить (Soph. Phil. 275, 279-
99), но затем снова нарастает, когда утверждается, что одиночество научило 
его мириться со страданиями (Soph. Phil. 538; 676f). После того как Неоптолем 
обманывает ожидания островитянина, характеристики пещеры, данные в 

                                                 
20 Rose 1976, 56. См. также сноску 25 на этой же странице с подробным разбором 

комментариев к указанным срокам Софокла. 
21 Текстовые источники являются доминирующими в обсуждении назначения 

двух выходов из пещеры, поскольку визуальные источники о них не сообщают. Од-
нако в них также подчеркивается тема одиночества Филоктета и сложность его пре-
бывания на острове. Укажем на два изображения Филоктета под деревом или среди 
деревьев, которые склоняются над ним, образую некоторое подобие укрытия, кото-
рое может быть намеком на пещеру. Оба артефакта из коллекции L.A. Milani, I1 mito 
di Filottete, 1879 и приводятся здесь: Mandel 1981, II, 102. Изображения Филоктета в 
пещере на керамике разных периодов приводятся и обсуждается здесь, однако двух 
выходов нет ни на одном изображении: Taplin 2007, 37, 98-100. 

22 П. Роуз обращает внимание на то, что при рассмотрении этих строк (147, 152-157 
и 159-160) «возникает почти странная мысль, что Софокл пытался предложить обзор 
всех возможных греческих терминов для обозначения жилища» (Rose 1976, 59). 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

400

начале трагедии, пересматриваются. Филоктет внимательнее присматрива-
ется к пришедшему к нему, а зритель – к пещере. Климатический режим пе-
щеры больше не выглядит столь привлекательным (описывается то как жар-
кая, то как холодная, Soph. Phil. 1084), а она сама является не домом, а 
«помещением», где Филоктет должен умереть от голода, то есть стать жерт-
вой зверей и птиц, которые до этого были его жертвами23. Раненый лучник 
больше не защищен пещерой, а заперт в ней (Soph. Phil. 1149-55), и этот пере-
ход позволяет мыслить пещеру с двумя входами не только и не столько в ка-
тегориях физической среды пребывания главного героя. 

Многочисленные описания суровых условий существования Филоктета и 
его изолированность чаще всего рассматриваются исследователями как 
напоминание о «досоциальной борьбе за выживание»24 или указание на 
«важность человеческих отношений»25. С одной стороны, пещеры были «ме-
стом обитания различных существ, нежелательных в цивилизованном 
мире», таких как чудовища вроде Киклопа, и изгнанников, таких как Филок-
тет26, а с другой – надежным укрытием для тех, кому предопределена великая 
миссия (как, например, Зевсу, которого мать спрятала в пещере от Кроноса). 
Излишний акцент на постепенном возвращении Филоктета от дикости к че-
ловечности лишает нас возможности рассматривать пещеру как нечто боль-
шее, чем просто временное жилище. Борьба Филоктета за жизнь, в которой 
ему помогали умение использовать лук и добывать огонь, и изменение тра-
ектории его жизни в настоящем под влиянием Неоптолема и Одиссея, как 
мне кажется, должны оцениваться не столько через призму реального, 
сколько драматического мира, где пещера может быть яркой метафорой. 

Если соглашаться с господствующей точкой зрения, что «Государство» 
было завершено к 374 г. до н.э., то пещера у Софокла появляется раньше, чем 
пещера у Платона27. Пещера Платона имеет один широкий вход и место, где 

                                                 
23 Rose 1976, 62. 
24 Rose 1976, 58. 
25 Hawkins 1999, 342. 
26 Ustinova 2009, 2. Обращу внимание также на детальный филологический ана-

лиз фрагмента 152-157, где хор спрашивает о жилище Филоктета и местонахождении 
его пещеры, и Софокл использует не случайное слово для обозначения пещеры, а 
то, которое применяется «только к пещерам, служащим жилищем (Филоктет) или 
овчарней (Киклоп)» (Dosuna 2020, 451). 

27 В других трудах Платона пещеры почти не упоминаются, равно как почти не 
упоминаются они и у трагиков. Исключениями являются утраченная трагедия «Ан-
тиопа» Еврипида и его сатирическая драма Киклоп, которая, вероятно, была воспри-
нята как пародия на «Филоктета», см.: Davidson 1990, 314. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 401

горит огонь. Значимой в этой пещере является похожая на ширму стена, за 
которой одни носят то, что отбрасывает тени для других (Pl. Rep. 514a–517d). 
Пещера Платона была метафорой, которая позволяла философу рассуждать 
о том, что знание доступно не только избранным, но и всем, кто решится 
сбросить оковы незнания, выйти из пещеры и увидеть дневной свет. У Пла-
тона единственным препятствием для выхода из пещеры являлось «отсут-
ствие образования, которое должно было быть обеспечено идеальным поли-
сом», что сопрягает знание не с религиозным предписанием, а с трудом 
самосовершенствования28. Пещера Платона по своим характеристикам напо-
минает обитаемые или регулярно используемые пещеры, расположенные 
вдоль древних морских путей29. Очевидно, что пещера Платона была ритуаль-
ным пространством, а не жилищем отшельника, как мы наблюдаем у Со-
фокла. Однако лиминальный опыт пещеры и ее использование для контроля 
более старших над молодыми, очевидно, были важны для обоих. Ряд отличий 
от пещеры Платона не лишают пещеру Софокла возможности быть местом 
приобретения особого знания или перехода в новое состояние. Кроме того, 
значимые для Платона выход из пещеры и возвращение в нее, значимы и для 
Софокла, так как в начале трагедии прибывшие на остров не находят Филок-
тета в пещере. Он выходит из пещеры за обезболивающим листком (Soph. 
Phil. 44), а возвращается для того, чтобы в конечном итоге вернуться в Трою. 

В отличии от пещеры Платона, пещера у Софокла имеет два выхода. 
«Настойчивость драматурга»30, который в начале трагедии трижды указы-
вает на это, не может остаться незамеченной (Soph. Phil. 16, 19, 159). Однако 
наличие именно двух выходов чаще лишь констатируется, чем обсуждается 
исследователями, поскольку доминирующим долгое время являлся тезис о 
том, что два выхода были необходимы лишь для удобства передвижения ак-
теров по сцене. Это объяснение отсылает к устройству Одеона, где была по-
ставлена трагедия: «пещера была задумана как своего рода туннель», где вто-
рой вход представлял собой невидимую зрителям заднюю дверь, из которой 
появлялся Филоктет31. Давая такое объяснение, Томас Уэбстер опирается на 
Эми Марджори Дейл, которая безапелляционно свела наличие у пещеры 
двух входов лишь к техническому удобству реализации постановки: Филок-
тет должен был выйти из пещеры так, чтобы не было заметно как он в нее 

                                                 
28 Zovko 2017, 321. 
29 Zovko 2017, 313. 
30 Clark 2023, 176. 
31 Webster 1970, 8. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

402 

вошел32. Джеймс Девидсон не соглашается с этим и указывает на исследова-
ние Дэвида Робинсона, о том, что оба выхода могли быть видимы зрителю33. 

Обсуждая два выхода из пещеры с точки зрения особенностей организа-
ции сценического действия, Девидсон говорит о том, что наличие переднего 
и заднего выхода позволило бы Софоклу экономно использовать простран-
ство сцены, но ничто не мешало ему использовать ширму, которая что-то за-
крывает от зрителя. Кроме того, драматург мог легко избежать всех сложно-
стей, потому что «на самом деле нужен только один вход, и он мог бы просто 
сделать центральную дверь в сценическом здании единственным входом в 
пещеру»34. Таким образом, подчеркивая неполноту нашего знания об органи-
зации театральных постановок, Девидсон открывает возможность для интер-
претаций, которые не обязывают объяснять наличие двух выходов исключи-
тельно необходимостью на сцене двух дверей. 

Несмотря на множество разноплановых аргументов, исследователям так 
и не удавалось свести наличие двух выходов только к удобству сценического 
действия или к поэтической целесообразности. Неслучайно Вудхаус более 
века назад завершил свои рассуждения признанием очевидной «неуклюже-
сти и отсутствия ясности мотива», объясняющего наличие именно двух вы-
ходов: «…как будто Софокл, получив свою пещеру, едва ли знал, что с ней де-
лать»35.  

В последние годы исследовательская оптика начала меняться, однако во-
прос о том, зачем Софоклу была нужна пещера с двумя выходами, продол-
жает оставаться дискуссионным. Соглашаясь с тем, что наличие двух выходов 
было ярким спецэффектом для зрителей (вне зависимости от того реализо-
вывалось ли оно с ширмой или без), я бы не хотела сводить особое устройство 
пещеры Филоктета лишь к этому. Одно из гипотетических предположений о 
назначении двух входов связывает трагедию Софокла с одноименной траге-
дией Еврипида, в которой мог также использоваться скрытый вход в пе-
щеру36. Однако, как справедливо подчеркивает Д. Кларк, остается неясным, 
«какую выгоду Софокл мог получить от этой аллюзии»37. Я еще вернусь к во-
просу интерпретаций двух выходов из пещеры ниже, здесь лишь хочу под-

                                                 
32 Dale 1969, 128. 
33 Robinson 1969, 34-56. 
34 Davidson 1990, 314. 
35 Woodhouse 1912, 273. 
36 См.: Müller 1997. 
37 Clark 2023, 177. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 403

черкнуть, что пещера Филоктета незаслуженно не рассматривается исследо-
вателями как сложный образ, который определяет характер трагического 
действия, играя на контрасте скрытого и явного. 

Пещера с двумя выходами: как учат добродетели? Далее я буду обосновы-
вать то, что мы можем рассматривать наличие двух выходов в пещере как ме-
тафору, объясняющую сложности морального выбора Неоптолема, который 
в начале трагедии заходит в пещеру и попадает под влияние сразу двух 
наставников – Одиссея и Филоктета, каждый из которых «может чему-то его 
научить» и по-своему порочен38. Обосновывая свою позицию, я буду опи-
раться на то, что описания пещеры у Софокла являются своеобразным диа-
логом с Гомером, у которого Одиссей постоянно борется за жизнь, приобре-
тая новое знание (в т.ч. и о самом себе) и утверждая собственное мнение. 
Пещера, в которой обитает Филоктет, может быть прочитана как намек на пе-
щеру нимф в гавани Форкиса на Итаке, где феаки оставляют спящего Одиссея 
(Hom. Od. XIII.103-112). Хоть обстоятельства, предшествующие пробуждению 
разные, Филоктет, как и гомеровский Одиссей, просыпается один в пещере.  

В настоящее время известны десятки пещер, посвященных нимфам и 
Пану, который часто почитался вместе с ними39, однако только пещера на 
Итаке имела два входа: обращенный на север вход был для смертных и обра-
щенный на юг вход для бессмертных (Hom. Od. XIII.110-1). И, если мы согла-
шаемся с туннельной композицией пещеры, на которой настаивали Эми 
Марджори Дейл и Томас Уэбстер, и комментариями о расположении входов 
относительно севера и юга Джебба, то зрители Софокла видели как Одиссей 
и Неоптолем находились со стороны входа для бессмертных, а Филоктет по-
являлся со входа для смертных. До настоящего момента этот вопрос не об-
суждался исследователями, рано как и вопрос о том, что, если мы соглаша-
емся с Джеймсом Девидсоном, который указывал на наличие на сцене 
ширмы, то такая организация пещеры у Софокла должна обсуждаться и со-
поставляться с похожей на ширму стеной в пещере Платона. 

Обсуждая возможность сопоставления пещеры Софокла и пещеры нимф 
на Итаке, современные исследователи указывают на ироничный контекст 
или намеренный контраст: в пещере на Итаке оставлены богатые дары, а в 
пещере Филоктета – лохмотья и нехитрые бытовые нужности, которые 
названы Одиссеем сокровищами (Soph. Phil. 33-39)40. Когда герои Софокла об-
наруживают пещеру, Одиссей просит Неоптолема быть осторожным, потому 

                                                 
38 Tessitore 2003, 61, 78. 
39 См.: Ustinova 2009, 55 n 9. 
40 Schein 2006, 131; Clark 2023, 177. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

404 

что внутри может спать Филоктет (Soph. Phil. 30), а Неоптолем констатирует, 
что в пещере точно кто-то ночует (Soph. Phil. 33). Сопоставление спящего в пе-
щере на куче листьев Филоктета и спящего Одиссея, которого в пещере остав-
ляют феаки, вероятно, позволяет зрителю Софокла в самом начале трагедии 
предположить, что история Филоктета завершится хорошо, и лук будет играть 
в ней важную роль. 

Аналогичное предположение мы можем сделать, если захотим увидеть в Фи-
локтете киклопа Полифема41, который физически отталкивает и живет в пе-
щере. Первые слова Филоктета, адресованные пришедшим к нему (Soph. Phil. 
219-21), напоминают о словах киклопа, который также начинал с расспросов, 
а не с угощения гостей (Hom. Od. IX. 252-4). Если первая интерпретация поз-
воляет рассматривать Филоктета как своеобразное «альтер эго» Одиссея, то 
вторая – как его жертву. Развитие трагического действия показывает, что 
аналогия с противостоянием Одиссея и Полифема важна для Софокла для 
описания столкновения цивилизованного и нецивилизованного миров42. В 
«Одиссеи» сородичи спрашивали Полифема, силой или хитростью его по-
беждает Одиссей (Hom. Od. IX.406). Этот же вопрос в разных формулировках 
несколько раз появляется в трагедии, позволяя говорить о пещере с двумя 
входами как метафоре выбора в пользу того или иного знания или мнения. 

Вероятно, пещера Филоктета на Лемносе могла быть собирательным об-
разом пещер из «Одиссеи»43: хотя эти пещеры можно назвать достаточно 
элитными в сравнении с пещерой Филоктета, Софокл, вероятно, мог проти-
вопоставить «посредством пещеры ситуацию и опыт Филоктета и Одиссея 
как обитателей пещер»44. Пещеру Филоктета трудно назвать такой же без-
опасной и комфортной как те, в которых находился гомеровский Одиссей, 
однако она позволила раненому лучнику прожить в ней десять лет. На соби-
рательность образа косвенно указывает источник питьевой воды у пещеры 
Филоктета, который не несет драматической функции, но одновременно 
напоминает о пещере Калипсо с четырьмя источникам (Hom. Od. V.70), пе-
щере киклопа с источником (Hom. Od. IX.140-1), и пещере нимф, где также все-
гда была проточная вода (Hom. Od. XIII.109). 
                                                 

41 См.: Davidson 1995, 28; Van Nortwick 2015, 44. 
42 Даже если мы рассматриваем тему о реинтеграции и ресоциализации как до-

статочно маргинальную по отношению к действию трагедии (Kirkwood 1994, 425). 
43 Или в более широком контексте намек на пейзажи, встречавшиеся Одиссею во 

время его странствий в «Одиссее», и его заточение на острове Калипсо, где в пещере 
герою хоть и не требовалось бороться за жизнь, но можно было любоваться огнем 
(Davidson 1995, 25,28,29). 

44 Davidson 1995, 30. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 405 

Намеки на гомеровского Одиссея возникают, когда мы рассматриваем пе-
щеру с двумя входами с точки зрения не того, кто в ней обитает, а тех, кто 
приходит в нее. Если пещера Софокла прямо отсылает к «Одиссее», где было 
несколько значимых для развития событий пещер, то намек на «Илиаду» бо-
лее тонкий и связан с целью посещения пещеры. Одиссей в трагедии Со-
фокла является дипломатическим представителем, который отправлен к 
тому, кто сопротивляется нужному для всех ахейских вождей решению. Ди-
пломатическая миссия с участием Одиссея напоминает о посольстве к Ахил-
лесу, которое не завершилось успехом. Ахиллес выбрал добровольное удале-
ние от соратников, а одиночество Филоктета являлось вынужденным, но в 
обоих случаях речь шла о том, что тех, кто оказывает сопротивление реше-
нию большинства, нужно переубедить и вернуть на поле боя. Все это позво-
ляет предположить, что у Софокла пещера занимает промежуточное положе-
ние между «Илиадой» и «Одиссеей», и ее обсуждение в начале трагедии 
необходимо для того, чтобы до конца сохранить интригу: победившим или 
проигравшим окажется Одиссей? 

Кларк, к исследованию которого я уже обращалась выше, выдвигает сле-
дующую гипотезу: второй вход в пещеру нужен драматургу не только для 
того, чтобы обеспечить эффектный первый выход Филоктета из пещеры 
(Soph. Phil. 219), но и для того, чтобы Одиссей не менее эффектно мог в нее 
войти (Soph. Phil. 974; 1293-4). На первый взгляд эта гипотеза снова связывает 
особое устройство пещеры со сценическим действием, однако аргументация 
Кларка несколько выходит за привычные рамки обсуждения пещеры с двумя 
входами. Указав на строки 952 и 1262, где упоминается о двух входах в пещеру, 
он обосновал то, что Одиссей дважды незаметно входит через один из входов, 
а затем выходит через другой, и это является указанием на использование им 
«скрытых приёмов»45.  

Мы можем предположить, что Софокл помещает Неоптолема в мораль-
ную пещеру, у одного из выходов которой стоит желающий наставить юношу 
Одиссей, а у другого – Филоктет. Неоптолем, который вынужден выбирать 
между Одиссеем и Филоктетом, действительно часто рассматривается совре-
менными исследователями как выбирающий между прямолинейным благо-
родством Ахиллеса (традиционными ценностями), за которое выступает Фи-
локтет, и хитроумной ловкостью Одиссея (их софистической 
альтернативой)46. Однако, как я постараюсь доказать далее, Неоптолем не 
столько принимает конкретную позицию, сколько учится лавировать между 

                                                 
45 Clark 2023, 178. 
46 Schein 2006, 129; Van Nortwick 2015, 47; Gregory 2019, 169. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

406

ними, позволяя зрителю задуматься о разных концепциях наставничества 
для юношества. Их особенность заключается в том, что они не сводятся к про-
стой формуле: всему плохому Неоптолема научает Одиссей, а всему хоро-
шему – Филоктет. Как справедливо подчеркивает Дж. Грегори, Софокл наме-
ренно не создает «симметричную драму», и его Филоктет не является полной 
противоположностью Одиссею – «учителем, который говорит ученику 
правду, а не вводит его в заблуждение, обращает его к добродетели, а не к по-
року, и чьи наставления производят не временное, а постоянное впечатле-
ние» – потому что раненый лучник использует «язык и тактику, порази-
тельно напоминающие язык и тактику Одиссея»47. Таким образом, 
Неоптолем, оказавшись в моральной пещере, постепенно начинает пони-
мать, что у одного выхода его ждет напоминающий Филоктета Одиссей, а у 
другого – напоминающий Одиссея Филоктет.  

Значимым для понимания положения Неоптолема, является то, что «ре-
альность Лемноса не предлагает ему устойчивой парадигмы поведения», ему 
«трудно придерживаться личного мнения» и нужно «выбирать между двумя 
возможными мнениями, которые уже не могут сосуществовать в его душе»48. 
Лемнос, где нет портов и людей, и куда нельзя приехать ради выгоды или 
комфорта, оригинальным образом объясняет нам внутренний мир Неопто-
лема, который предстает как своеобразный «чистый лист» – тот, кто пока не 
имеет нужного знания и не в состоянии принять решение без опоры на окру-
жающих. Поиск Неоптолемом нужного выхода из моральной пещеры может 
рассматриваться как переживание «затяжного кризиса нерешительности»49, 
который достигает пика во фразах Неоптолема50: «Что ж делать мне те-
перь?..»; «Что ж мне делать?» (Soph. Phil. 895; 896; пер.С. Шервинского). Осо-
бенности образовательной топографии Софокла, как мне кажется, заключа-
ется в том, что Неотолем в итоге не выбирает какой-то один, а использует оба 
выхода из пещеры, научаясь приобретать нужное ему знание и утверждать 
собственное мнение. 

Обсудим выходы из моральной пещеры подробнее, определив особенно-
сти двух концепций наставничества как разных способов приобщения юно-
шества к добродетели. В начале трагедии Одиссей использует слово «σοφός» и 
его производные, когда говорит, что собирается руководствоваться хитростью 
(σόφισμα, Soph. Phil. 13-4) и разработал план, но реализовывать его и действовать 

                                                 
47 Gregory 2019, 179-180. 
48 Ciruzzi 2022, 13, 14. 
49 Whitby 1996, 34. 
50 См.: Nugent 2024. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 407 

хитро (δεῖ σοφισθῆναι, Soph. Phil. 77) придется Неоптолему51. От последнего требу-
ется полное послушание и принятие наставлений Одиссея, которые следует 
считать отеческими. Одиссей утверждает, что возможность разрешения ситу-
ации с Филоктетом кроется не просто на уровне слов, а на уровне хитрых 
слов. Далее трагическое действие будет развиваться таким образом, что при-
общение юноши к добродетели будет осуществляться не только через «диало-
гичное общение», но и через «участие или наблюдение за важными событи-
ями»52. 

Одиссей как будто использует сократический метод53, уточняя определе-
ния ключевых понятий54, без понимания которых дальнейшее приобщение 
Неоптолема к новому типу добродетели будет невозможно. Сначала Одиссей 
защищает использование хитрости (Soph. Phil. 101) и обмана (Soph. Phil. 111), 
если они приносят выгоду, а затем констатирует, что иных средств и быть не 
может, потому что Филоктета нельзя убедить или взять силой (Soph. Phil. 102-
3). Неоптолем, как и многие собеседники Сократа из диалогов Платона, начи-
нает речевое сопротивление. Он говорит, что это похоже на принуждение ко 
лжи, что позорно. Тогда Одиссей соблазняет Неоптолема славой взятия Трои 
и репутацией доблестного воина и мудреца, и юноша быстро соглашается. И, 
если сопоставлять взросление Телемаха и взросление Неоптолема, то можно 
сказать, что оба покинувшие дом юноши постепенно обретают силу сказать 
«нет» тем, кто старше и опытнее их. Оба учатся достаточно быстро и борются 
за утверждением собственного мнения 55. 

Согласно А. Таусиани, Одиссей с первых строк трагедии отбрасывает как 
нежизнеспособную стратегию честного убеждения, добивается некоторого 
успеха, играя на подчиненном положении Неоптолема и используя лесть, но 
в итоге его всегда успешная в драматическом мире риторика обмана терпит 
неудачу56. Она указывает на точку зрения Малкольма Хита, согласно которой 
Одиссей у Софокла не предпринимает попыток «убедить кого-либо в чём-

                                                 
51 О концепции σοφία у Софокла, см.: Montiglio 2011, 8. 
52 Whitby 1996, 34. 
53 Или же, напротив, отказывается от сократического метода в пользу искусства 

убеждения с «ошеломляющим арсеналом аргументации: требования долга и обще-
ственного блага, прагматический реализм, личный интерес» (Hawkins 1999, 344). 

54 Т. Ван Нортвик называет это «уточнением словаря обмана» (Van Nortwick 2015, 47).  
55 Телемах не знает, как начать разговор с Нестором (Hom. Od. III.23), а затем веж-

ливо отвергает как предложение Менелая остаться, так и его подарок (Hom. Od. 
IV.593-608); Неоптолем принимает план Одиссея (Soph. Phil. 120), а затем готов с ним 
сразиться, чтобы этот план не был реализован (Soph. Phil. 1257) 

56 Taousiani 2011, 426-428. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

408 

либо»57, и делает вывод о том, что Одиссей не обосновывает выбор стратегии 
обмана и не предлагает оправдание своего плана. Аргументация кажется не-
сколько спорной, потому что делать что-то и потерпеть неудачу и не делать и 
быть названным неудачником – это две разные вещи. Одиссей в трагедии Со-
фокла действительно не поет оду обману, а просто использует его. Кроме 
того, Дж. Грегори, указывает на то, что Одиссей должен был бы научить Не-
оптолема тонкостям стратегии обмана, но таких наставлений нет ни в про-
логе, ни где-либо еще в трагедии58. Филоктету хочется верить, что Одиссей 
научил Неоптолема всему дурному (Soph. Phil. 971-2), но юноша, скорее всего, 
опирается на уже имеющийся опыт и знания, которые он получил от царя 
Ликомеда на Скиросе59.  

В этот момент Неоптолем напоминает Одиссея, который во время пребы-
вания у феаков был вынужден демонстрировать особую речевую стратегию, 
объединяющую правду и обман, чтобы в конце концов они доставили его в 
пещеру с двумя выходами. Это напоминание уже не позволяет однозначно 
утверждать, что Неоптолем – всего лишь невиный юноша, которого Одиссей 
намеренно выбрал, чтобы сделать своим инструментом60. Неоптолем не в 
меньшей степени выбирает Одиссея (то есть его путь научения добродетели), 
чем Одиссей выбирает Неоптолема. Диалоги Одиссея и Неоптолема о за-
хвате Филоктета показывают, что юноше не хотелось бы лгать, но выгода от 
лжи является очень привлекательной, потому что в долгосрочной перспек-
тиве его репутация не пострадает. Одиссей дает возможность выбора, от ко-
торой юноша отказывается, когда прямо говорит Неоптолему, что его за-
дача – стать частью плана по обману Филоктета, то есть научиться 
использовать слова как инструмент достижения нужной цели. Иными сло-
вами, Неоптолем должен будет «подгонять свою речь» под собеседника, что 
является «особым типом знаний», который успешно демонстрирует Одис-
сей61. Обсуждая это, Сет Л. Шайн напоминает о словах Фукидида о войне как 
жестоком учителе, который «приводит страсти большинства людей в соот-
ветствие с текущими ситуациями» (Thuc. III.82.2). Шайн предлагает рассмат-
ривать действия и ценности Одиссея с точки зрения того, что он является по-
средником этого жестокого учителя. 

                                                 
57 Heath 1999, 146. 
58 Gregory 2019, 185-186. 
59 Gregory 2019, 171. 
60 Van Nortwick 2015, 117. 
61 Ciruzzi 2022, 8. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 409

Говоря об особенностях этого посредничества, мы не можем не учиты-
вать, что «на протяжении всей пьесы Одиссей свободно и успешно приписы-
вает Неоптолему те же желания и критерии (слава, безопасность, победа), ко-
торыми обладает сам»62. Однако то, что названо А. Таусиани эгоизмом и 
эмоциональной близорукостью Одиссея-наставника, может быть рассмот-
рено как особая стратегия наставления. Дж. Грегори указывает на то, что в 
этой трагедии Одиссей выступает в роли «учителя новичков» – юношей, ко-
торые, как и Неотолем, являются новичками «на войне» и «в моральных ди-
леммах»63. И в арсенале педагогических методов Одиссея находится не 
только обман: Одиссей, по ее мнению, «мастер темпа», излагающий свой 
план порциями и выдающий важную информацию в нужный момент, а 
также тот, кто виртуозно убеждает в необходимости повиноваться приказам 
и разыгрывает «карту старшинства», когда убеждает в том, что он старше, а 
значит мудрее64. Виртуозность переходов впечатляет, когда Одиссей настав-
ляет Неоптолема, подчеркивая, что сам в его годы не был искусен во владе-
нии словом, но был силен; теперь же – с высоты лет – Одиссей утверждает, 
что именно слова, а не дела определяют все (Soph. Phil. 96-99). Перед Одиссеем 
стоит «педагогическая задача – сделать Неоптолема “мудрым” таким же об-
разом, каким мудр он сам», то есть приобщить к тому, что Аристотель позже 
назовет «практическим благоразумием»65. 

Филоктет также является наставником с особым арсеналом педагогических 
методов для приобщения Неоптолема к добродетели. Одиссей в прологе яв-
ляет стратегию преподнесения молодому человеку «мудрого знания вете-
рана»66, которую частично использует и Филоктет в диалоге с Неоптолемом 
об Аяксе, Антилохе, Патрокле и Ахиллесе. Особенность взаимодействия 
наставника-островитянина и его ученика в том, что Неоптолем демонстри-
рует знания о судьбах этих героев, а Филоктет комментирует их качества, че-
редуя героев с теми, кого он считает злодеями, и «Одиссей занимает видное 
место в обоих эпизодах, будь то герой или злодей67». Филоктет обозначает для 
Неоптолема следующую оппозицию: разумность Одиссея, использующего 
речи для злых дел (Soph. Phil. 407-9), и разумность Нестора, сдерживающего ре-
чами злые дела (Soph. Phil. 422-3). Филоктет спрашивает об ужасном и искусном 
в речах человеке (Soph. Phil. 440), где слово «σοφóς» предполагает «некоторые 
                                                 

62 Taousiani 2011, 441. 
63 Gregory 2019, 167-168. 
64 Gregory 2019, 176, 177-178, 179. 
65 Hawkins 1999, 343, 344. 
66 Carlevale 2000, 40. 
67 Whitby 1996, 33. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

410

практические знания», и, хоть речь идет не об Одиссее, указывает именно на 
него68. В начале трагедии утверждающий себя в качестве наставника, Одиссей 
разрешил Неоптолему говорить о нем плохо, чтобы завоевать расположение 
Филоктета (Soph. Phil. 64-7), и вот для демонстрации этих практических зна-
ний наконец наступил подходящий момент. 

Вопрос о том, являются ли намеренной ложью речи Неоптолема, облича-
ющего Одиссея и выражающего обиду на греческих вождей (Soph. Phil. 385-
390), является дискуссионным. Если да, то Неоптолем – всего лишь тот, кто 
действует по заранее разработанному сценарию обмана, однако в тексте тра-
гедии нет указаний ни на истинность, ни на ложность слов юноши. Так или 
иначе, в речах Неоптолема можно увидеть вызов всему обществу, которое по-
ощряет «неправильное образование молодёжи»69, а в речах Филоктета – вы-
зов всем наставникам, далеким от Нестора и подобным Одиссею. Обсуждая 
это, Л. Чируцци говорит об особой кинетике диалога Филоктета с Неоптоле-
мом, в котором преобладают глаголы движения и акценты на переход «из 
внутреннего во внешнее»70. Филоктет, по сути, спрашивает Неоптолема, ка-
кой путь он выберет и как планирует двигаться по нему. Неоптолем, осознав-
ший, что отказ от плана Одиссей – это лишь половина дела, и нужен свой 
план, отвечает Филоктету: «Я не знаю» (=«Я не знаю, куда мне идти…») (Soph. 
Phil. 897). Кажется, что именно в этот момент начинает в полной мере рабо-
тать образ пещеры с двумя выходами: Неоптолем, у кого изначально было два 
выхода из ситуации, вдруг осознает, что ситуация безвыходная. Парадоксаль-
ность ситуации в том, что он начинает быть похожим на Филоктета, который 
очень долго прожил в пещере с двумя выходами, но ни через один из них не 
мог покинуть пещеру, чтобы попасть туда, где он действительно хотел быть. 

Неоптолем при участии переодетого в купца моряка разыгрывает перед 
Филоктетом сцену (Soph. Phil. 542-626). Сначала ему сообщают, что якобы Ага-
мемнон и Менелай отправлены, чтобы вернуть Неоптолема с оружием его 
отца в Трою, а Одиссей с Диомедом – Филоктета с его луком. Переодетый мо-
ряк усиливает эффект, рассказывая, как пророк Гелен сообщил грекам, что 
они никогда не возьмут Трою, если с ними не будет Филоктета. У Софокла, 
также как и во многих трагедиях, пророчество не явлено в полном объеме. 
Поэтому события после явления оракула должны оцениваться с поправкой 

                                                 
68 Ciruzzi 2022, 8. 
69 Carlevale 2000, 30. 
70 Ciruzzi 2022, 11, 12. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 411

на то, что герои не обладают полным знанием, поэтому говорят и действуют 
с большой степенью личной свободы71. 

Когда переодетый в купца моряк сообщает, что Феникс и сыновья Тесея 
отплыли в погоню за Неоптолемом, тот спрашивает, силой или словами они 
планируют его вернуть (Soph. Phil. 563). Если для Неоптолема существует аль-
тернатива, то для Филоктета ее, кажется, нет72: виртуозный словесный спек-
такль, который разыгрывают купец и Неоптолем, необходим, чтобы обозна-
чить, что Филоктета нужно вернуть убедительными речами, но в случае 
необходимости Одиссей поклялся применить силу (Soph. Phil. 603-21). Далее 
не раз будет указано, что Неоптолем и Одиссей силой73 хотят вернуть Филок-
тета (Soph. Phil. 945-6; 984-85; 987-88). После того как Филоктет узнает от купца, 
что Одиссей намерен взять его добровольно или принудительно (Soph. Phil. 
617-8), он решительно заявляет, что уговорить его не удастся: «Учитывая его 
всепоглощающую ненависть к Одиссею, Филоктет разумно отказывается 
даже думать о возможности убеждения (πεισθήσομαι) через столь отвратитель-
ного посредника»74. 

Приобщающий к добродетели Филоктет, помогает Неотолему принять 
нужное решение, говоря, что тот не злой по своей природе, а просто пришел 
к нему, научившись постыдным вещам от злых людей (Soph. Phil. 971-2). И 
именно в этот момент появляется Одиссей, которого не было на протяжении 
восьмиста срок. Начинается новый раунд борьбы за душу Неотолема, когда 
Филоктет просит вернуть ему лук, а Одиссей запрещает это делать. Неопто-
лем, уставший от словесной дуэли героев, в конце концов решает противо-
стоять Одиссею и хочет помочь Филоктету покинуть остров. Объясняя свои 
мотивы, Неоптолем говорит, что поступил неправильно, а Одиссей уточняет, 

                                                 
71 Здесь я соглашаюсь с Брайаном Д. Макфи, который подчеркивает, что оракул у 

Софокла является условным: Филоктет и Неоптолем действуют свободно в отсут-
ствии принуждения со стороны богов (McPhee 2024, 527-547).  

72 Вопрос о силе или хитрости постепенно будет снят Софоклом. В конце траге-
дии «мы видим, чего не увидели бы, если бы хитрость или сила увенчались успехом, 
что поход в Трою не только необходим для заговора, но и выгоден Неоптолему и 
Филоктету, которые также укрепили свою дружбу, приняв каждый трудное решение: 
один – действовать против собственной воли в интересах другого, а другой — дове-
риться тому, кто его предал» (Fulkerson 2006, 59). 

73 Вопрос о применении силы неизбежно возвращает к эпизоду из прошлого 
Одиссея, которого принудили отправиться в Трою, о чем напоминает Филоктет, го-
воря, что сын Лаэрта поплыл в Трою «укрощенный хитростью и необходимостью» 
(Soph. Phil.1025)». 

74 Taousiani 2011, 439. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

412

в чем именно была неправильность (Soph. Phil. 1224-5). Анализируя эти строки, 
Т. Ван Нортвик подчеркивает, что хоть это часто и переводится как «потер-
петь неудачу», более точное значение – «промахнуться» оружием»75. Однако 
понять, ложью или правдой являются сказанные Неоптолемом Одиссею 
слова о промахе, также сложно, как и сказанные Неоптолемом ранее слова об 
Одиссее и всех греческих вождях. Результативная сторона научения Неопто-
лема добродетели, кажется, волнует Софокла куда меньше процессуальной, 
поэтому Геракл и появляется в образе deus ex machina, избавляя юношу от 
необходимости отвечать за свои слова и дела. 

После четкого указания Гераклом на то, что Филоктет должен отправиться 
в Трою, островитянину ничего не остается как попрощаться с Лемносом. 
Кларк, анализируя фрагменты, где прямо указывается или подразумевается 
наличие двух выходов из пещеры, обращает внимание на особенности этого 
прощания. Согласно Кларку, это одно из мест, где нет упоминания о двух вы-
ходах, но оно было бы уместно по поэтическим причинам, так как Филоктет 
навсегда покидает свое жилище76. Моя гипотеза об особом устройстве пе-
щеры позволяет так объяснить это: указания на два выхода нужны драма-
тургу, чтобы подчеркнуть, что Неоптолем находится в пространстве «альтер-
нативных вариантов действий: один – ведущий к славе ценой принципа, а 
другой – к принципу ценой славы»77. После появления Геракла этого про-
странства больше нет, и процесс научения добродетели завершен. 

Пещера с двумя выходами: можно ли научить добродетели? Внутренний 
конфликт Неоптолема, который наблюдает аудитория Софокла, начинается 
тогда, когда Одиссей поручает ему решить дело с Филоктетом словами и до-
стигает пика, когда юноша не просто не знает, что говорить, но и как действо-
вать. Переход от слов по обстоятельствам к поступкам по обстоятельствам, на 
значимость которых так настаивает хор, оказывается для него непосильной 
задачей, которая образно похожа нерешительное стояние внутри пещеры с 
двумя выходами. 

Произошедшее с Неоптолемом, который в начале трагедии вошел в пе-
щеру по приказу Одиссея, может быть рассмотрено и как «воспоминание» о 
том, что уже известно, подобное тому, которое позже будет описано в плато-
новском Меноне78; то, что позволяет ответить на его вопрос, что нужно де-

                                                 
75 Van Nortwick 2015, 74. 
76 Clark 2023, 180. 
77 Gregory 2019, 166. 
78 Kieffer 1942, 49. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 413

лать. Кроме того, в платоновском «Меноне» Сократ взял на себя миссию по-
мочь людям научиться отличать знание, которое достигается через обучение, 
от мнения, которое утверждается путем сопоставления с мнениями других79. 
Он предлагает войти в моральную пещеру, а затем научиться выходить из 
нее, признав, что добродетель в пещере не имеет объективного критерия: 
«Поэтому в пещере единственное, что можно сделать (и, с точки зрения Со-
крата, следовательно, и необходимо сделать), — это противопоставить одно 
мнение другому, чтобы выяснить, какое из них лучше всего согласуется с глу-
бочайшими человеческими стремлениями и убеждениями»80. Кажется, что 
пещера с двумя выходами в полной мере соответствует критериям появив-
шейся чуть позже платоновской пещеры, когда герои Софокла ищут и не 
находят критерии для добродетели в условиях необходимости возвращения 
Филоктета в Трою. 

Помещенный в моральную пещеру Неоптолем благодаря Одиссею и Фи-
локтету учится приобретать нужное ему знание и утверждать собственное 
мнение, постоянно выбирая между с двумя «выходами». Однако ученичество 
Неоптолема происходит в условиях, когда почти каждому его решению или 
действию может быть противопоставлено еще одно решение или действие. В 
тот момент, когда Неоптолем наконец-то принимает самостоятельное реше-
ние и хочет действовать, появляется Геракл, который утверждает божествен-
ное решение и единственно верный план действий. Геракл дает скрытую 
оценку тому, приобщился ли Неоптолем добродетели, указывая, что вне за-
висимости от того, отправится ли Филоктет в Трою добровольно или по при-
нуждению, будущее Неоптолема предопределено. Предупреждение Геракла 
о том, что в Трое нужно будет уважать богов (Soph. Phil. 1440-4), является не 
только намеком на жестокое убийство Приама у алтаря, которое совершит 
Неоптолем. Геракл, который, согласно аллегории Продика, в юношестве сде-
лал выбор в пользу добродетели, дает понять, что однажды сделать выбор 
сложно, но всегда идти по пути добродетели еще сложнее. 

 
БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 

 
Blundell, M. W. (1988) “The Phusis of Neoptolemus in Sophocles' Philoctetes”, Greece and 

Rome 35, 137-48. 
Bromberg, J.A. (2022) “Aretē in Greek Tragedy”, in Heather L. Reid and John Serrati, eds. 

Ageless Arete: Selected Essays from the 6th Interdisciplinary Symposium on the Hel-
lenic Heritage of Sicily and Southern Italy. Parnassos Press – Fonte Aretusa, 109-138. 

                                                 
79 Weiss 2001, 4,6,9. 
80 Weiss 2001, 62. 



Пещера Филоктета и возможность научения добродетели   

 

414

Carlevale, J. (2000) “Education, "Phusis," and Freedom in Sophocles' "Philoctetes"”, Arion: 
A Journal of Humanities and the Classics 8(1), 26-60. 

Ciruzzi, L. (2022) “La indecisión de Neoptólemo en el Filoctetes de Sófocles. Una lectura 
filosófica”, Revista Archai 32, e03209. https://doi.org/10.14195/1984-249X_32_09 

Dale, A.M (1969) “Seen and unseen on the Greek stage”, In Collected Papers, London: Cam-
bridge University Press, 119–129. 

Davidson, J. F. (1990) “The Cave of Philoctetes”, Mnemosyne, Fourth Series 43(3/4), 307-315. 
Davidson, J. (1995) “Homer and Sophocles' Philoctetes”, Bulletin of the Institute of Classical 

Studies. Essays in Ancient Drama in honour of E. W. Handley. Supplement 66, Essays 
in Ancient Drama in honor of E. W. Handley, 25-35. 

Dosuna, J. (2020) “El significado del adjetivo ἔναυλος en Sófocles, Filoctetes 158 y en 
Eurípides, Fenicias 1573”, Fortvnatae 32, 449-457. 

Easterling, P. E. (1978) “Philoctetes and Modern Criticism”, Illinois Classical Studies 3, 27-
39. 

Fulkerson, L. (2006) “Neoptolemus grows up? 'Moral development' and the interpretation 
of Sophocles' "Philoctetes"”, The Cambridge Classical Journal 52, 49-61. 

Gregory, J. (2019) Cheiron’s way: youthful education in Homer and Tragedy. Oxford: Oxford 
University Press. 

Hawkins, A.H. (1999) “Ethical Tragedy and Sophocles' "Philoctetes"”, The Classical World 
92(4), 337-357. 

Heath, M. (1999) “Sophocles’ Philoctetes: a problem play”, in J. Griffin, ed. Sophocles Revis-
ited: Essays Presented to Sir Hugh Lloyd-Jones. Oxford: Oxford University Press, 137–
60. 

Kieffer, J.S. (1942) “Philoctetes and Arete”, Classical Philology 37(1), 38-50. 
Kirkwood, G.M. (1994) “Persuasion and Allusion in Sophocles' 'Philoctetes'”, Hermes 122(4), 

425-436. 
Kitto, H. D. F. (2002) Greek Tragedy: A Literary Study, 2d ed. London-NY: Routledge. 
Knox, B. M. W. (1964) The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy. Berkeley: Univer-

sity of California Press. 
Mandel, O. (1981) Philoctetes and the fall of Troy: Plays, Documents, Iconography, Interpre-

tations: Including versions by Sophocles, Andre Gide, Oscar Mandel, and Heiner Mul-
ler. Lincoln-London: University of Nebraska Press. 

Masaracchia, A. (1964) “La scena dell’emporos nel Filottete di Sofocle,” Maia XVI, 79-98. 
Massetti, L. (2022) “Ageless Aretē: How Old is it?”,  in Heather L. Reid and John Serrati, eds. 

Ageless Arete: Selected Essays from the 6th Interdisciplinary Symposium on the Hel-
lenic Heritage of Sicily and Southern Italy. Parnassos Press – Fonte Aretusa, 9-28. 

McPhee, B. (2024) “The Conditionality of Helenus’ Oracle and Tragic Choice in Sophocles’ 
Philoctetes”, Mnemosyne 78(3), 527–547. 

Montiglio, S. (2011) From Villain to Hero: Odysseus in Ancient Thought. Ann Arbor: Univer-
sity of Michigan Press. 

Müller, C.W. (1997) Philoktet: Beiträge zur Wiedergewinnung einer Tragödie des Euripides 
aus der Geschichte ihrer Rezeption. Stuttgart: De Gruyter. 



В. К.  Пичугина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 415

Nugent, G. (2024) ““What Shall I Do?”: Choice-making and Sophocles’ Philoctetes"”, in 
Myrto Aloumpi and Antony Augoustakis, eds. LUX: Studies in Greek and Latin Liter-
ature: in honor of Lucia Athanassaki. Berlin-Boston: De Gruyter, 411-424. 

Nussbaum, M. C. (1976) “Consequences and Character in Sophocles' Philoctetes”, Philosophy 
and Literature 1, 25-53. 

Rehm, R. (2002) The Play of Space. Spatial Transformation in Greek Tragedy. Princeton: 
Princeton University Press. 

Robinson, D.B. (1969) “Topics in Sophocles' Philoctetes”, The Classical Quarterly 19(1), 34-
56. 

Rose, P.W. (1976) “Sophocles’ Philoctetes and the Teachings of the Sophists”, Harvard Stud-
ies in Classical Philology 80, 49-105. 

Schein, S.L. (2006) “The Iliad & Odyssey in Sophocles’ Philoctetes: generic complexity and 
ethical ambiguity”, Bulletin of the Institute of Classical Studies 87, 129-140.  

Taousiani, A. (2011) “Ου μη πιθηται: persuasion versus deception in the prologue of Sopho-
cles' Philoctetes”, The Classical Quarterly 61, 426-444. 

Taplin, O. (2007) Pots and Plays. Interactions between Tragedy and Greek Vase-painting of 
the Fourth Century BC. Los Angeles: Getty Publications. 

Tessitore, A. (2003) “Justice, Politics, and Piety in Sophocles' "Philoctetes"”, The Review of 
Politics 65(1), 61-88. 

Ustinova, Y. (2009) Caves and the Ancient Greek Mind. Descending Underground in the 
Search for Ultimate Truth. Oxford: Oxford University Press. 

Van Nortwick, T. (2015) “Philoctetes: The Creature in the Cave”, in Late Sophocles: The 
Hero’s Evolution in Electra, Philoctetes, and Oedipus at Colonus. Ann Arbor: Univer-
sity of Michigan Press, 43-80. 

Vidal-Naquet, P. (1981) “Sophocles' Philoctetes and the Ephebeia”, in J.-P. Vernant and P. 
Vidal-Naquet, Tragedy and Myth in Ancient Greece. Brighton and Atlantic High-
lands: Harvester Press, 175-99. 

Webster, T.B.L. (1970) “Commentary”, in T.B.L. Webster, ed. Sophocles Philoctetes. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 66-160. 

Weiss, R. (2001) Virtue in the cave: moral inquiry in Plato's Meno. New York: Oxford Univer-
sity Press. 

Whitby, M. (1996) “Telemachus Transformed? The Origins of Neoptolemus in Sophocles' 
'Philoctetes'”, Greece and Rome 43(1), 31-42. 

Wiles, D. (1997) Tragedy in Athens: Performance Space and Theatrical Meaning. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Woodhouse, W.J. (1912) “The scenic arrangements of the Philoktetes of Sophocles”, The 
Journal of Hebrew Scriptures 32, 239–249. 

Zovko, M.-É. (2017) “Of Caves, Lines, and Sea Travels: Plato’s Syracusan Voyages and the 
Central Analogies of the Republic”, in Heather L. Reid, Davide Tanasi and Susi Kim-
bell, eds. Politics and Performance in Western Greece: Essays on the Hellenic Heritage 
of Sicily and Southern Italy. Parnassos Press – Fonte Aretusa, 313-328. 

 


