
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                           © О. Н. Ноговицин, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                                DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-328-375 

ОСНОВНЫЕ ПОНЯТИЯ ПОЗДНЕАНТИЧНОЙ И  
ВИЗАНТИЙСКОЙ ШКОЛЬНОЙ ГРАММАТИЧЕСКОЙ И  

ФИЛОСОФСКОЙ ТЕОРИИ ЯЗЫКА: ГРАММАТИКИ И ФИЛОСОФЫ О 
φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος и λέξις  

 
 

О. Н. НОГОВИЦИН 
Социологический институт РАН филиал Федерального  
научно-исследовательского социологического центра  

Российской академии наук, Санкт-Петербург 
onogov@yandex.ru

 
OLEG NOGOVITSIN 

The Sociological Institute of the RAS — Branch of the Federal Center of Theoretical and Applied 
Sociology of the Russian Academy of Sciences (Russia) 

BASIC CONCEPTS OF THE LATE ANTIQUE AND BYZANTINE SCHOOL GRAMMAR AND PHILOSOPHICAL THEORY OF 

LANGUAGE: GRAMMATISTS AND PHILOSOPHERS ON φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος and λέξις 

ABSTRACT. In the paper, we analyze the basic terminological apparatus of the Late Antique and Byz-
antine grammar and philosophical theory of language, as well as the conceptual grounds and prob-
lem spots that determined the divergence between the concept of language among grammatists 
and philosophers at the stage of formalizing the grammar and philosophical knowledge where, in 
the imperial world of the early and classic Byzantium, they acquired a stable form of school disci-
plines with a unified curriculum and a primordial authoritative text. The core subject of our study 
is thematization of differences and identities in the gramma and philosophical interpretation of 
the terms φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος and λέξις. As primary research material for the philosophical 
school tradition, we engaged the commentaries on Aristotle’s “On Interpretation”, with the com-
mentary of Ammonius of Alexandria in the first turn, for, as our paper demonstrates, it was the 
primary text of the Byzantine tradition of teaching the philosophical grammar and the guideline 
for newly written educative commentaries, paraphrases and scholia on “On Interpretation”. For its 
part, as research material for grammar school tradition, we took commentaries on Ars grammatica 
of Dionysius of Thracia that, being partly preserved in the educative codices of the scholia to this 
treatise that held in the grammar theory of language the similar place to the first six chapters of “On 
Interpretation” in the philosophical branch. 

KEYWORDS: Late Antique and Byzantine grammar and philosophy, theory of language, φωνή, name, 
verb, sentence, affirmative sentence, speech. 

*Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-18-00251 (Феде-
ральный научно-исследовательский социологический центр Российской академии наук). 
Asknowledgments: The study was funded by the grant of the Russian Science Foundation No. 23-
18-00251 (Federal Center of Theoretical and Applied Sociology of the Russian Academy of Sci-
ences), https://rscf.ru/en/project/23-18-00251/

 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 329

1. Введение 

Цель этого исследования состоит в том, чтобы проанализировать базовый 
терминологический аппарат познеантичной и византийской грамматиче-
ской и философской теории языка, попутно рассмотрев концептуальные ос-
нования и проблемные места, определявшие расхождения между понятием 
о языке грамматиков и философов на том этапе формализации грамматиче-
ского и философского знания, когда они в имперском мире ранней и класси-
ческой Византии приобрели форму вполне единой в каждом из этих дисци-
плинарных изводов научного знания традиции преподавания. Как таковые и 
грамматика, и философия, вступая в спор друг с другом и устанавливая точки 
соприкосновения, по преимуществу следовали собственным моделям транс-
ляции знания, отмеченным устойчивой терминологией, опробованными ме-
тодами доказательства и фиксированными топосами полемического обсуж-
дения тех или иных теоретических вопросов. Как следствие, такая форма 
нормативного устройства этих дисциплин непосредственно определяла 
также и устойчивость полемических стратегий в тех проблемных местах, где 
их собственные предметные поля пересекались.  

Далее мы попытаемся разобраться в хитросплетениях использования 
этими науками таких понятий как φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος и λέξις1. С одной сто-
роны, названные понятия, наряду с некоторыми другими, такими как γράμμα, 
στοιχεῖον, συλλαβή и еще шесть вместе с ὄνομα и ῥῆμα частей речи (или точнее для 
древней теории грамматики — частей предложения), формируют концепту-
альный каркас византийской грамматики, описывающей орфографию, фоне-
тику, морфологию и синтаксис греческого языка. Но с другой — эти же поня-
тия, за исключением λέξις, а именно определения φωνή, ὄνομα, ῥῆμα и 
взаимосвязей между ними вкупе с последующим определением предложе-
ния — λόγος, открывают трактат Аристотеля «Об истолковании», коммента-
рий к первым шести главам которого, собственно, и составлял изложение фи-
лософской теории языка в позднеантичных и византийских философских 
школах.  

Сложность пересечений и расхождений тезауруса значений этих понятий 
в грамматике и философии непосредственно обнаруживает собственный 
концептуальный строй теорий языка, сформированный в этих дисциплинах, 

                                                 
1 Более широкий контекст позднеантичной философской и грамматической тео-

рий языка и круг проблем, с которыми сталкиваются исследователи, обращаясь к 
этим древним дисциплинарным традициям, см. в первой части работы Людвига 
Фладерера, в целом посвященной элементам грамматического истолкования в экзе-
гетическом трактате Иоанна Филопона «О сотворении мира»: Fladerer 1999, 19–256.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

330

и при этом в тем большей мере, что проблема несовпадения соответствую-
щих позиций не могла не тематизироваться уже в ходе самой образователь-
ной практики, коль скоро философия как высшая из наук, а значит, и послед-
няя в порядке обучения, неизбежно вынуждена была соотносится с тем 
знанием, которое было по отношению к ней первично, поскольку усваива-
лось студентами философских школ раньше, чем они приступали к обучению 
философии, ведь грамматика была первой наукой или точнее искусством, 
той τέχνη, как предпочитали называть свою дисциплину сами грамматики, с 
освоения которой начиналось всякое образование. Так или иначе, позднеан-
тичные и византийские источники грамматического и философского зна-
ния — это прежде всего тексты, написанные не только в научных, но и обя-
зательно в педагогических целях, поскольку призваны были служить 
воспроизводству образованных кадров как для имперской и муниципальных 
администраций, так и в самих грамматических, риторических и философ-
ских школах. Поэтому, чтобы очертить круг источников предстоящего иссле-
дования, мы вначале обратимся к истории формирования философской 
школы в Византии в целом посредством прояснения частного ее элемента — 
практики обсуждения и преподавания теории языка, и уже затем обратим 
тот же вопрос к грамматике.  

 
а) Источники философской школьной теории языка 
 
Достаточно поверхностного взгляда, чтобы понять, что византийская фи-

лософская теория языка сформировалась и непрерывно в течении всего ты-
сячелетнего периода истории Византии транслировалась в рамках школьной 
формы образовательной традиции, возникшей как минимум в V–VI вв. в 
афинской и александрийской неоплатонических философских школах, где 
она была представлена в базовом курсе логики, с которого начиналось обу-
чение философии, а точнее, как мы уже отметили, в практике комментария 
на трактат Аристотеля «Об истолковании». Насколько можно судить по име-
ющимся источникам, базовый для всей византийской традиции большой, 
опубликованный в отличии от других в авторской редакции, комментарий 
схоларха александрийской философской школы Аммония Александрий-
ского (между 435/445 — между 517/526) на это сочинение Аристотеля отра-
жает уже сложившуюся и четко распределенную по проблемным топосам 
толкования традицию. Сам Аммоний в самом начале проэмия к нему свиде-
тельствует о том, что он, надеясь прибавить что-то от себя, только излагает 
толкование его учителя, схоларха афинской школы Прокла (412–485) 
(Ammon. in Int.: Busse 1897, 1.9–16), комментарий которого, как и другие более 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 331

ранние комментарии на «Об истолковании», классическая византийская 
школьная традиция, вероятнее всего, уже не знала, и в целом достаточно 
строго ориентировалась на комментарий Аммония2. Тот факт, что Аммоний 
имел дело с уже сложившимся школьным порядком истолкования, засвиде-
тельствован также Боэцием, большой (в отличие от малого) комментарий на 
«Об истолковании» которого (ключевой уже для латинской традиции) доста-
точно точно соответствует тому же, что и у Аммония, порядку изложения и 
обсуждения мнений на проблемные места более ранних толкователей, при 
том что сам Боэций, как следует из этого его сочинения, пользовался в основ-
ном комментариями Порфирия, Ямвлиха и Сириана (ок. 375 – 437), учителя 
Прокла и Гермия, основателя неоплатонической школы в Александрии Еги-
петской — отца Аммония3.  

Помимо комментария Аммония из комментариев александрийской 
школы сохранились два кратких, почти в три раза уступающих по объему тек-
сту Аммония, принадлежащие Стефану Александрийскому (вторая половина 
VI — начало VII в.)4 и анонимному автору, который его издатель Леонардо 
Таран датирует концом VI-го или VII-м веком5. Оба они зависят от Аммония, 
но отражают и особые черты развития и концептуальной формализации 
комментируемой тематики и терминологического словаря, происходивших 
на позднем этапе существования александрийской школы.  

Помимо позднеантичных (или ранневизантийских) комментариев на «Об 
истолковании» сохранилось несколько собственно византийских коммента-
риев6, парафразов и схолий. Прежде всего, это парафраз Михаила Пселла 
(1018 — ок. 1078 или 90-е гг. XI в.) и комментарий Льва Магентина (вероятно, 
вторая половина XII — начало XIII в.), изданные Альдом Мануцием в Вене-
ции в 1503 г. вместе с комментарием Аммония7. Оба текста в три раза меньше 
комментария Аммония и в основном следуют его изложению материала. Как 

                                                 
2 Чтобы в какой-то мере прояснить этот вопрос, необходимо внимательное срав-

нение всех сохранившихся византийских комментариев, парафразов и схолий на 
«Об истолковании», чему препятствует то, что некоторые из этих текстов изданы в 
крайне плохом качестве еще в начале XVI в., а большая их часть не издана вовсе.  

3 См. критич. изд.: Meiser 1880.  
4 Критич. изд.: Hayduck 1885.  
5 Критич. изд.: Tarán 1978.  
6 См. также в отдельных моментах более подробный, чем наш, обзор позднеан-

тичной и византийской традиции комментариев на «Об истолковании» К. Иероди-
акону: Ierodiakonou 2019, 3–5.  

7 См.: Manutius 1503.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

332

отмечает Катерина Иеродиакону, которая вместе Джоном Даффи в настоя-
щее время готовит критическое издание парафраза Пселла, его текст в изда-
нии Альда не вполне совпадает с рукописными источниками, грешит множе-
ством неверных прочтений отдельных слов и предложений, наличием 
пассажей, перемещенных со своего места в исходном тексте, а также иногда 
весьма длинных фрагментов, которые, как следует из ее примеров, в действи-
тельности принадлежат комментариям Аммония и Магентина или представ-
ляют собой анонимные схолии к тексту Аристотеля (Ierodiakonou 2002, 162–
163). Из этого описания можно предположить, что таково же у Альда и изда-
ние комментария Льва Магентина. Иеродиакону с уверенностью отмечает, 
что последние два из перечисленных недостатков издания Альда — след-
ствие того, что он готовил его по кодексу с «Об истолковании» Аристотеля в 
центре страниц и расположенными на полях комментариями Аммония, 
Пселла и Магентина, а также краткими схолиями анонимных схолиастов. По-
этому он и издал все три комментария вместе, неудачно отделив их друг от 
друга и от сопутствующих схолий (Ibid., 163).  

Эта подборка достаточно ясно отражает предпочтения византийцев в 
оценке и отборе для образовательных целей комментариев на «Об истолко-
вании». Вероятнее всего, краткие сочинения Пселла и Магентина были ори-
ентированы на доступное для большинства учеников изложение материала, 
содержащегося в традиции толкований на «Об истолковании», в то время как 
комментарий Аммония мог использоваться для уточнения тех или иных мест 
учителями и продвинутыми учениками. На исключительно учебный харак-
тер сочинения Пселла указывает Иеродиакону, предложив убедительное 
обоснование этого предположения. Хотя сам Пселл чаще всего называет свое 
сочинение ὑπόμνημα (или реже ὑπομνηματισμός)8, а иногда просто σύγγραμμα, 
либо же σύνταγμα, тем не менее в большинстве рукописей оно названо 
παράφρασις, что точно отражает характер проделанной им работы. Ее основ-
ные черты кратко обозначил родоначальник жанра Фемистий (317 — ок. 388), 
который, сравнивая свои схолии к Аристотелю со схолиями, написанными 
прежними комментаторами, утверждал, что решил создать гораздо более ко-
роткие труды, чтобы студентам было легче их изучать и запоминать (Them. 
in APo.: Wallies 1900, 1.2–16). В свою очередь, византийский комментатор Ари-

                                                 
8 Это имя, наряду с ὑπομνηματικαὶ ἐξηγήσεις, ἐξηγητικὰ ὑπομνήματα, или кратко 

ἐξηγητικά либо ὑπομνήματα, точно соответствует одному из основных обозначений 
философского комментария в поздней античности (как и комментариев граммати-
ков или христианских авторов). См.: Scholten 1996, 15–20.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 333

стотеля Софоний (вероятно, кон. XIII — нач. XIV вв.) сравнивая коммента-
рии, составленные Александром Афродисийским, Аммонием, Симпликием 
и Филопоном, и парафразы Фемистия, которому, по его словам, среди прочих 
последовал в своих логических трудах Пселл (Sophon. in de An.: Hayduck 1883, 
1.21), указывает на три основных различия между ними: 1) объем схолий в 
комментариях значительно больше, чем в парафразах; 2) классический ком-
ментарий представляет собой толкование текста Аристотеля последова-
тельно фрагмент за фрагментом, тогда как авторы парафразов встраивают 
его в свой текст и поясняют в непрерывном потоке, как если бы они самим 
были Аристотелем; 3) комментаторы стремятся предоставить научное пони-
мание трудов Аристотеля, в то время как создатели парафразов заинтересо-
ваны в использовании своих трудов для более элементарных учебных целей 
и поэтому часто добавляют много полезных правил и примеров, чтобы об-
легчить изучение мысли Аристотеля (Sophon. in de An.: Hayduck 1883, 1.4–3.9). 
Всем этим критериям строго соответствует сочинение Пселла, включая ча-
стое использование метода изложения доктрин Аристотеля в форме вопро-
сов и ответов, а также использование повелительного наклонения, второго 
лица и глаголов, относящихся к процессу обучения. Таким предстает пара-
фраз Пселла в большинстве рукописей, однако в своем издании Альд добавил 
комментируемые фрагменты текста Аристотеля, которые были избыточны 
для текста Пселла и постоянно прерывают его, хотя их изложение уже содер-
жится в тексте, а кроме того, в издании Альда отсутствует множество имею-
щихся в рукописях логических диаграмм, которые были призваны облегчить 
понимание текста9 и без которых пояснения Пселла во многих местах непо-
нятны (Ierodiakonou 2002, 164–168).  

В целом парафраз Пселла представляет собой краткое изложение коммен-
тария Аммония, ориентированное на простоту и удобство для понимания 
учеников, хотя в отдельных местах Пселл дополняет аргументы Аммония или 
даже выбирает иную стратегию истолкования, и помимо этого демонстри-
рует особое внимание к грамматической терминологии, указывая на некото-
рые спорные моменты между философским и грамматическим толкованием 
отдельных вопросов (Ibid., 168–179). На текст Аммония целиком ориентиро-
ван и комментарий Льва Магентина (Bydén 2020, 1073). Об этих предпочте-
ниях в области источников обучения доктринам, содержащимся в «Об истол-
ковании», говорит и комментарий на этот текст, созданный в самом конце 

                                                 
9 Примечательно, что уже в комментарии к «Об истолковании» Стефана мы 

встречаем объемное приложение, целиком состоящее из диаграмм, что также под-
черкивает преимущественно учебный характер его комментария.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

334

византийской эпохи Геннадием Схоларием (ок. 1400 — 1472/1473)10, который 
среди множества фрагментов из переводов латинских авторов (большая 
часть его комментария составлена из парафразов и цитат, извлеченных из 
комментария Фомы Аквинского) из греческих комментаторов упоминает 
только двоих: однажды обсуждает мнение Аммония (Μπαλκογιαννοπούλου 
[Balcoyiannopoulou]) 2018, 144.22–146.11) и один раз приводит небольшую ци-
тату из парафраза Пселла, достоинства логических парафразов которого, как 
свидетельствует приведенное упоминание Софония, снискали ему высокую 
репутацию в византийской комментаторской традиции (Ibid., 43.21–44.2).  

Кроме этих византийских текстов также имеется сборник схолий на «Об 
истолковании», сохранившийся в кодексе Vaticanus graecus 244 и приписы-
ваемый опять же Льву Магентину. Этот сборник, как и другие его собрания 
схолий к «Органону», в отличие от упомянутого комментария на «Об истол-
ковании», состоит из общего введения, построенного по модели алексан-
дрийских комментариев на Аристотеля, и собрания кратких схолий к отдель-
ным местам текста Аристотеля, причем он не ориентирован напрямую на 
Аммония, но предположительно представляет собой переработку более 
древних схолий различного происхождения (Bydén 2020, 1073). Кроме этого 
собрания, сохранилось также собрание схолий в кодексе Parisinus graecus 
1917, приписанное на полях Михаилу Эфесскому (известен в первой половине 
XII в.), которые, по словам изучавшего их Микеле Трицио, представляют со-
бой фрагменты парафраза Пселла (Ierodiakonou 2019, 411). И те, и другие схо-
лии не изданы, как еще не издан и комментарий на «Об истолковании» Геор-
гия Пахимера (1242 — ок. 1310), представляющий собой часть его большого 
комментария ко всему Органону. Помимо этого, можно упомянуть очень 
сжатое воспроизведение некоторых основных концептов, представленных в 
«Об истолковании», в знаменитом «Кратком изложении логики» Никифора 
Влеммида (1197–1269) (Nicephorus Blemmides Epitome logica: PG, 885–930).  

Описанную традицию подбора учебных текстов в 1430-е гг. решился пре-
рвать Геннадий Схоларий (Μπαλκογιαννοπούλου [Balcoyiannopoulou]) 2018, 
29*–35*). В преподавании философии Аристотеля он ориентировался пре-
имущественно на переведенные им самим латинские комментарии, что вы-
звало активное неприятие в интеллектуальном сообществе Константино-
поля. В связи с этим в послании императору Константину XI Палеологу, 

                                                 
10 Критич. изд.: In Aristotelis “De Interpretatione” cum continuatione auctoris scho-

lastici hactenus ignoti; versio Georgii Scholarii; ed. Ir. Balcoyiannopoulou 
(Μπαλκογιαννοπούλου [Balcoyiannopoulou]) 2018).  

11 Ссылка на неопубликованную статью Трицио.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 335

использованном им в качестве предисловия к его комментарию на «Исагогу» 
Порфирия, Схоларий просил защитить его от несправедливых нападок (Petit, 
Sidéridès, Jugie 1936, 3.36–4.20), и подробно объяснял причины своего предпо-
чтения латинских комментариев греческим и арабским, полагая их более 
полными и завершенными (Ibid., 1.27–3.36).  

Все сказанное указывает на то, что философская теория языка как часть 
обучения логике в византийскую эпоху постепенно определилась со своей 
научной и учебной базой. Эталоном научного качества выступал коммента-
рий Аммония на «Об истолковании», самый полный и сложный, уступавший 
по сложности только комментируемому тексту, черта трактата Аристотеля, 
которую отмечали почти все комментаторы. Все другие тексты, написанные 
в Византии, были призваны только облегчить процедуры усвоения учени-
ками знаний и запоминания материала, и именно этими целями фактически 
оправдывал попытку своей реформы на латинский лад даже Геннадий Схо-
ларий. Нечто подобное мы встречаем и в школьной теории грамматики.  

 
б) Источники грамматической школьной теории языка 
 
Византийцы были наследниками, защитниками и поборниками литера-

турного наследия некогда единой Римской империи в ее греческом изводе, 
исправляя тексты, комментируя, и пытаясь прояснить то, что было написано 
классическими авторами, готовя учебные и научные пособия в форме раз-
личного типа словарей, эпитом, текстологических исследований и т.п.12 Об-
щеизвестно, что начальное обучение грамматике в Византии ориентирова-
лось на приписывавшийся авторству Дионисия Фракийского (ок. 170-90 гг. до 
н.э.) небольшой трактат Ars grammatica13, комментарии и схолии к которому 
составили основу византийской традиции грамматического образования14. 
Не сохранилось ни одного полного комментария к Ars grammatica, и мы, по 
сути, имеем дело уже со сложившейся традицией преподавания, основными 
учебными материалами которой были кодексы, содержавшие собрания те-
матически упорядоченных по форме деления Ars grammatica на параграфы 
фрагментов из различных комментариев, часть из которых повторялась в 
разных кодексах, в то время как в другой части они отличались. При этом в 

                                                 
12 Об античной и византийской грамматике см.: Montanari, Matthaios, Rengakos 

2015; Dickey 2007; специально о византийской грамматике см.: Robins 1993.  
13 Критич. изд.: Uhlig 1883 (GG I.1).  
14 Критич. изд.: Hilgard 1901 (GG I.3).  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

336

собраниях схолий к Ars grammatica Дионисия упоминаются в качестве источ-
ников в основном авторы, деятельность которых чаще всего относится к 
концу VI — первой половине VII в. (Мелампод, Стефан) и к первой половине 
VIII в. или даже к IX в. (Гелиодор, Хиробоск), хотя очевидно наличие значи-
тельных фрагментов более позднего времени. Вероятно, комментарии авто-
ров именно этого времени составили концептуальный каркас традиции 
школьной грамматики в Византии, хотя содержащиеся в текстах схолий 
списки определений терминов и постоянные уточнения этих определений 
говорят о ее давних истоках.  

Ars grammatica Дионисия, как и дополнявшие ее в части систематизации 
правил изменения форм имен и глаголов «Каноны» Феодосия Александрий-
ского (предположительно IV в.)15, представляла собой чисто дидактическое 
сочинение. Помимо совсем краткого изложения частей грамматического ис-
кусства (касающихся исправления, чтения, экзегезы и критики стихотвор-
ных и прозаических текстов) в основной своей части Ars grammatica излагала 
орфографию, фонетику и морфологию греческого языка, лишь немного ка-
саясь синтаксиса — в этой области непревзойденным авторитетом оставался 
Аполлоний Дискол (II в.), сочинения которого, однако, ничуть не походили 
на учебные пособия, но скорее на сложные и обстоятельные исследования. 
Соответственно, комментарии к Ars grammatica, как и к «Канонам» Феодосия, 
среди которых наибольшим авторитетом пользовался до настоящего вре-
мени целиком сохранившийся комментарий Георгия Хиробоска (примерно 
первая пол. IX в.)16, призваны были восполнить характерные для исходных 
текстов краткость, неполноту и почти полное отсутствие теоретических 
обоснований и семантических объяснений правил и концептов. Ту же роль 
играли и другие грамматические трактаты византийской эпохи, посвящен-
ные данной тематике, но все они удерживались в своей терминологии и поле 
теоретических истолкований в концептуальном пространстве, заданном Ars 
grammatica Дионисия17.  

Сам по себе выбор Ars grammatica в качестве базового учебника, опять же, 
как и в случае «Об истолковании» Аристотеля, столь темного и краткого, что 
                                                 

15 Критич. изд.: Hilgard 1889 (GG IV.1), 1–99 (Theodosii Alexandrini Canones isagogici 
de flexione nominum et verborum).  

16 Критич. изд.: Hilgard 1889 (GG IV.1). P. 101–417 (Georgii Choerobosci diaconi et oe-
cumenici magistri Prolegomena et scholia in Theodosii Alexandrini Canones isagogicos 
de flexione nominum); Hilgard 1894 (GG IV.2), 1–372 (Georgii Choerobosci diaconi et oe-
cumenici magistri Prolegomena et Scholia in Theodosii Alexandrini Canones isagogicos 
de flexione verborum). 

17 См.: Robins 1993. 28–39.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 337

прояснение его определений и оправдание темнот и недоговоренностей тре-
бовало обширных комментариев, как оказалось, в отличие от утвердившейся 
в филологии XIX в. точки зрения, имеет не столь раннее происхождение, если 
посмотреть на даты жизни его автора. Древность Ars grammatica и авторство 
Дионисия для основной части трактата большая часть научного сообщества 
уже не принимает, и, соответственно, не очевиден временной рубеж, когда 
эта образовательная традиция стала доминирующей. Большинство совре-
менных исследователей, следуя концепции В. Ди Бенедетто18, переносит 
время создания основной части Ars grammatica из II — начала I в. до н.э., вре-
мени жизни Дионисия Фракийского, в промежуток между III и V вв. н.э., оста-
вив за Дионисием авторство только начальных параграфов трактата19. При 
этом основой аргументации, на которую опирается такая датировка, явля-
ется: 1) несоответствие содержания основной части текста Ars grammatica и 
сообщений о взглядах Дионисия у Аполлония Дискола, что было замечено 
еще комментаторами Ars grammatica: Дионисий, как и стоики, определял ме-
стоимение как особый тип артикля и не объединял имена собственные и 
нарицательные (ὄνομα и προσηγορία) в один класс, а глагол, подобно Аристо-
телю и стоикам, определял как выражение, обозначающее предикат 
(κατηγόρημα), в отличие от Ars grammatica, где, как и в первой части опреде-
ления Аристотеля, но посредством грамматических категорий подчеркива-
ется его функция обозначения времени, — к этому списку несоответствий 
можно добавить опирающуюся на сообщение Присциана датировку отделе-
ния причастия от глагола (автором которого, как и в случае объединения соб-
ственных и нарицательных имен, указывался грамматик Трифон, писавший 
во времена императора Августа)20; 2) отсутствие упоминаний об Ars grammat-
ica у авторов до V в.; 3) расхождения Ars grammatica в терминологии, содер-
жании и порядке обсуждения с технико-грамматическими папирусами I–V 
вв. н.э. за исключением определенных сходств, обнаруживаемых в отдельных 

                                                 
18 См.: Di Benedetto 1958; Di Benedetto 1959; Di Benedetto 1973; Di Benedetto 1990.  
19 Как правило, исследователи подтверждают принадлежность Дионисию первых 

4-х или 5-ти параграфов, либо как Ж. Лалло, — 10-ти (Lallot 1998, 25–26). В поздних 
текстах Ди Бенедетто обосновывал точку зрения об аутентичности только 1-го пара-
графа (см.: Di Benedetto 2000, 396–397). См. обзор позиций и аргументации: Pagani 
2011, 31–32.  

20 См. обзор этих замечаний и обсуждения авторства трактата в схолиях к Ars 
grammatica: Di Benedetto 1958. 171–178; Robins 1993, 42–43; Pagani 2011, 33.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

338

папирусах II–IV вв.21; 4) соответствие датировки первого папируса, содержа-
щего фрагмент Ars grammatica (V в.), первым упоминаниям Ars grammatica и 
представленных в ней концепций у грамматиков и философов последней 
четверти V — первой четверти VI в. — Тимофея Газского, Аммония Алексан-
дрийского и Присциана22.  

Среди этих сообщений наиболее интересно свидетельство Аммония в его 
комментарии на «Об истолковании», которое, по сути, дает ответ на вопрос о 
времени, когда традиция грамматического образования, ориентированная 
на трактат Дионисия, уже стала главной и даже безальтернативной. Оно поз-
воляет поместить окончательное оформление грамматической дисципли-
нарной практики вокруг комментариев к Ars grammatica, как минимум, в то 
же время, хотя быть может с очень небольшим запозданием, когда подобная 
консолидация в рамках одной школы происходит и с философией, т.е. во вто-
рую половину V — начало VI века. Вероятно, именно около этого времени 
грамматика и философия уже оформились в единую для каждой из них 
школьную традицию, и если грамматики в ретроспективном обращении к 
процессу формирования собственной теории продолжали делить философ-
ские определения по школам и именам, то философы стали апеллировать к 
грамматике как к нормативно однородному и полностью оформленному с 
точки зрения теоретического инструментария знанию.  

Свидетельство Аммония хорошо и тем, что оно позволяет ввести нас в са-
мую сердцевину спора грамматиков и философов, в ходе ответа на вопрос, 
почему Аристотель, в отличие от грамматиков, начинает развертывание фи-
лософской теории языка не с букв и слогов — мельчайших элементов кон-
струкции языка, а со слова, и при этом выбирает в качестве термина для его 
обозначения столь многозначное имя как φωνή. Тем самым этот вопрос сразу 
же включает нас в контекст исследования поставленной нами проблемы раз-
личия в терминологическом аппарате обеих дисциплин, который филосо-
фия и грамматика унаследовали из исходных для них текстов традиции. На 
поверхности дискурса оно очевидно: в отличие от Аристотеля, к которому 
восходит первичное деление элементарных грамматических единиц, облада-
ющих лексическим значением, на φωνή, ὄνομα и ῥῆμα, автор Ars grammatica 
терминологически означает произносимое человеком «слово» именем λέξις, 
не прибегая в его определении к φωνή (Dion. Thracx Ars gramm. 11: Uhlig 1883, 

                                                 
21 См. обсуждение в контексте вопроса о подлинности Ars grammatica сложностей, 

возникающих с выявлением и доказательством аутентичности таких сходств: Pagani 
2014, там же литература по вопросу. См. также: Pagani 2011, 34–35.  

22 См. общий обзор проблемы: Pagani 2011, 30–38.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 339

22.4), и начинает изложение морфологии греческого языка с определений 
буквы и слога, не говоря уже о том, что его список частей речи вовсе не огра-
ничивается именем и глаголом, которых, согласно Аристотелю, достаточно 
для формирования предложения (λόγος), — их у Дионисия восемь: имя, гла-
гол, причастие, артикль, местоимение, предлог, наречие и союз23. Как мы уви-
дим далее, эти различия принципиальны и касаются разницы в самом виде-
нии языка в теоретических горизонтах грамматики и философии.  

 
2. Когда Ars grammatica Дионисия Фракийского стала центральным 

текстом школьной грамматики? Свидетельство Аммония 
 
Первые зафиксированные письменные свидетельства об Ars grammatica от-
носятся к концу V — началу VI в., и то из них, что принадлежит Аммонию 
Александрийскому явно говорит о том, что на момент написания и публика-
ции его комментария на «Об истолковании» этот трактат являлся основным 
учебником при изучении грамматики как минимум в Александрии Египет-
ской, а судя по нашим знаниям о циркуляции студентов между образователь-
ными центрами империи, и во всех ближневосточных провинциях. Диони-
сий Фракийский — это единственный грамматик, на которого среди 
множества отсылок к мнениям грамматиков ссылается по имени и Ars gram-
matica которого цитирует Аммоний (Ammon. in Int.: Busse 1897, 23.22). Он ци-
тирует фрагмент из пояснения Дионисия относительно вопроса о том, по-
чему буквы (τά γράμματα) в грамматике также называются элементами (τά 
στοιχεία) (6 параграф), и делает это таким образом, что становится ясно, что 
Ars grammatica должна была восприниматься его студентами как тот автори-
тетный текст, содержание которого они обязаны помнить едва ли не до-
словно, поскольку без более полного контекста, содержащегося у Дионисия, 
причем предполагающего этимологический комментарий к его тексту, на 
что именно указывает Аммоний этой цитатой было бы совершенно не по-
нятно.  

Само по себе взятое в целом рассуждение Аммония (Ammon. in Int.: Busse 
1897, 23.10–29), очевидно, было вызвано сложностями, с которыми сталкива-
лись студенты, уже получившие грамматическое образование, переходя к 
изучению принятых в философских школах для описания языковых явлений 
терминологии и моделей истолкования и доказательства. Отсюда, видимо, и 

                                                 
23 «Τοῦ δὲ λόγου μέρη ἐcτὶν ὀκτώ· ὄνομα, ῥῆμα, μετοχή, ἄρθρον, ἀντωνυμία, πρόθεcιc, 

ἐπίρρημα, cύνδεcμοc» (Dion. Thracx Ars gramm. 11: Uhlig 1883, 23.1–2).  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

340

появился вопрос, на который отвечает Аммоний: почему Аристотель, утвер-
ждая, что Ἔστι … οὖν τὰ ἐν τῇ φωνῇ τῶν ἐν τῇ ψυχῇ παθημάτων σύμβολα, καὶ τὰ 
γραφόμενα τῶν ἐν τῇ φωνῇ («те, что в звучании [т.е. в произносимом слове], есть 
символы претерпеваний в душе, а те, что написаны, [есть символы] тех, что в 
звучании [т.е. в произносимом слове]») (Arist. Int. 1, 16a3–4), и говоря о τὰ 
γραφόμενα, прямо не говорит о буквах? Иными словами, почему он молчит о 
тех, с точки зрения грамматики, первичных, далее не делимых (безчастных) 
элементах, посредством соединения которых в слога, и далее в слова, как но-
сители значения, из которых состоят речи, и произносимое, и написанное 
равнозначно указывают на соответствующие им предметы, так что разницу 
между письмом и произнесением нет необходимости принимать во внима-
ние. Как замечает Аммоний, текст Аристотеля не говорит, что γράμμα и 
στοιχεῖον являются символами тех, что есть в звучащем (произносимом) слове 
(ἐν τῇ φωνῇ), но скорее такими символами являются для него те, что написаны 
(τὰ γραφόμενα). Согласно Аммонию, этим вопросом могут задаться те уче-
ники, кто не понял еще предыдущего изложения позиции Аристотеля: он го-
ворит только об именах и глаголах, которые высказываются тремя спосо-
бами, как 1) те, что мыслятся, 2) те, что произносятся, и 3) те, что 
записываются, причем произносимые являются символами мыслимых, а за-
писываемые (у Аристотеля, в отличие от мыслимого и произносимого, в слу-
чае записываемых используется именно причастная форма — τὰ γραφόμενα, 
которая как бы требует дополнения именами и глаголами) — произноси-
мых, и в этом уже заключен ответ на вопрос (Ammon. in Int.: Busse 1897, 23.10–
16). К смыслу этого ответа мы перейдем далее, здесь же Аммоний предлагает 
тем, кто полагает, что исследование Аристотеля распространяется на всю 
лексику (все, что говорится и пишется) просто, т.е. без различий и ограниче-
ний (ἐπὶ πᾶσαν ἁπλῶς λέξιν ἐκτείνεσθαι τὴν θεωρίαν), вплоть до букв и отдельных 
звуков, не только вспомнить, что (1) посредством и γράμμα, и στοιχεῖον назы-
вают как письменный отпечаток (или отображение) (ὁ γραφόμενος … τύπος) 
каждого из элементов (букв), так и произнесение (ἐκφώνησις), с помощью ко-
торого озвучивается каждый из них, но так же и то, что (2) имя γράμμα прежде 
всего обозначает начертание (χαρακτῆρα), сделанное посредством письма 
(процарапывания) (διὰ ξύσεως), а имя στοιχεῖον — произнесение, “διὰ τὸ ἔχειν 
στοῖχόν τινα καὶ τάξιν” φησὶν ὁ Διονύσιος («“поскольку [элементы] имеют опреде-
ленные строй и порядок”, [как] говорит Дионисий») (Ammon. in Int.: Busse 
1897, 23.16–22).  

В своем комментарии к этому месту Дэвид Бланк замечает (Blank 2014, 145, 
n. 119), что цитата из Дионисия не выполняет здесь функцию подтверждения 
высказанного Аммонием мнения. Дело в том, что если бы это было так, то 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 341

Аммоний поставил бы цитату из Дионисия после идущего у Аммония пер-
вым замечания о том, что грамматиками общепринято отождествлять γράμμα 
и στοιχεῖον, а не после последующего указания на имеющееся между ними раз-
личие, поскольку Дионисий старается показать как раз их тождество. Сам Ди-
онисий в своем процитированном Аммонием пояснении смысла наличия 
второго имени для обозначения буквы отсылает читателя к грамматиче-
скому доказательству по этимологии, которая для στοιχεῖον состоит из двух ча-
стей: первая часть — имя στοῖχος, т.е. «строй, ряд», как полагает Бланк, была 
принята для обозначения порядка письменного абецедария, или последова-
тельности букв в алфавите, порядка, который, как считалось, был оправдан 
именами букв опять же по их этимологии (ἄλφα от ἀλφεῖν, что означает «нахо-
дить», так что имя отсылает к первой найденной букве, βῆτα, потому что она 
ἐπιβέβηκε, т.е. «поднялась» на вторую позицию, и т. д.24); вторая часть — имя 
τάξις, как считалось, относится к правилам, управляющим последовательно-
стью фонем в произносимых словах25. Все эти разъяснения отсутствуют у Ам-
мония, так что, чтобы понять его рассуждение, студенты должны были точно 
знать и текст Дионисия, и его этимологический контекст, который должен 
был стать им известным от учителей грамматики или из опубликованных 
комментариев к трактату Дионисия26.  

Аммоний, видимо, намеренно ставит цитату из Дионисия после указания 
на различие между γράμμα и στοιχεῖον, чтобы одновременно подчеркнуть и то, 
что грамматики их отождествляют27, и то, что они сами хорошо знают — хотя 
                                                 

24 См. полный, включающий все буквы ряд таких этимологических разъяснений, 
сохранившийся в двух вариантах в схолиях к Дионисию: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 
320.8–323.15; Schol. Lond.: Hilgard 1901, 488.13–490.6.  

25 См. варианты демонстрации и анализа данной, подразумеваемой в тексте Дио-
нисия этимологии στοιχεῖον в схолиях: Schol. Vat.: Hilgard 1901, 192.8–11, 192.12–23, 193.3–
7; Schol. Marc.: Hilgard 1901, 317.21–24, 318.8–16.  

26 Сам Дионисий не разворачивает этимологию στοιχεῖον: «γράμματα δὲ λέγεται διὰ 
τὸ γραμμαῖc καὶ ξυcμαῖc τυποῦcθαι· γράψαι γὰρ τὸ ξῦcαι παρὰ τοῖc παλαιοῖc, ὡc καὶ παρ’ 
Ὁμήρῳ “Νῦν δέ μ’ ἐπιγράψαc ταρcὸν ποδὸc εὔχεαι αὔτωc”. Τὰ δὲ αὐτὰ καὶ cτοιχεῖα καλεῖται διὰ 
τὸ ἔχειν cτοῖχόν τινα καὶ τάξιν» («γράμματα (буквы) называются так потому, что изобра-
жаются черточками и царапинами, ведь γράψαι [означает] у древних “процарапы-
вать”, как и у Гомера: “Ты, у меня лишь пяту оцарапавши, столько гордишься” (Il. 
XI.388). Они же называются и cτοιχεῖα (элементами), поскольку имеют определенные 
строй и порядок») (Dion. Thracx Ars gramm. 6: Uhlig 1883, 9.1–6).  

27 См., например, место в комментарии Мелампода, где сопутствующие свойства 
(παρέπεται) элементов как связанные с письмом, так и с произнесением без разли-
чия даются в общем списке, а именно: письменное начертание (χαρακτὴρ) по форме 
фигуры (треугольная, полукруглая, дугообразная и т.д.), имя (ἄλφα, βῆτα и т.д.), сила 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

342 

это и не следует непосредственно из этимологии στοιχεῖον, — что буква в 
своем начертании и произнесении все же не совсем одно и то же28. Против их 
отождествления в пользу мнения Аристотеля Аммоний выдвигает следую-
щий аргумент: если бы Аристотель, говоря о τὰ ἐν τῇ φωνῇ и τὰ γραφόμενα, го-
ворил о γράμμα и στοιχεῖον, то произношение не было бы названо символом 
имени (σύμβολον … τοῦ ὀνόματος), но скорее его частью (μέρος), тогда как начер-
тание (χαρακτὴρ) и в самом деле было бы обоснованно названо символом, по-
скольку для одного и того же произношения можно придумать разные начер-
тания, т.е. τά γράμματα. По словам Аммония, поскольку и имя στοιχεῖον, и имя 
γράμμα обычно применяются к произношению, причем собственное 
(κυριώτερον) имя для произношения здесь στοιχεῖον, а общее (и для произно-
шения, и для его антонимической противоположности — написания) 
(κοινότερον) — имя γράμμα, Аристотель не стал использовать ни στοιχεῖον, ни 
γράμμα, но сказал τὰ γραφόμενα, поскольку это выражение более ясно 
(φανερώτερον) означало бы отпечатки (отображения) элементов (τοὺς τύπους 
τῶν στοιχείων), т.е. произносимых звуков (Ammon. in Int.: Busse 1897, 23.23–29). 
Бланк отмечает (Blank 2014, 145, n. 120), что суть аргумента в том, что ученики 
сразу поняли бы, что, если бы Аристотель под τὰ γραφόμενα имел в виду и 
γράμμα, и στοιχεῖον в их неотличимости, то произношение любой из букв не 
могло бы быть символом ее имени, но только его частью, как, например, про-
изношение α не является символом имени этой буквы — ἄλφα, но только его 
частью, тогда как письменное начертание α является символом произноше-
ния и имени этой буквы, и самой этой буквы, поскольку его можно заменить 
и другим начертанием.  

Таким образом, Аммоний деликатно и со скрытой иронией указывает уче-
никам на то, что если мы так же, как и грамматики, будем отождествлять 
γράμμα и στοιχεῖον, то они уже не смогут быть символами друг для друга, а если 

                                                 
(δύναμις) звучания (длинный, краткий, с придыханием, гласный, согласный и т.д.), 
порядок (τάξις) (например, перед гласными или согласными, или же после) 
(Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 31.19–24). Схолии дают несколько вариантов клас-
сификации παρέπεται элементов, их обсуждение и предметное истолкование см.: 
Fuchsbauer 2014, 44–46.  

28 Например, Мелампод, вслед за Дионисием, утверждает положение о тождестве 
между γράμμα и στοιχεῖον (ταὐτόν ἐστι στοιχεῖον καὶ γράμμα), но следом указывает, что 
«истина же в том, что στοιχεῖον есть произнесение, а γράμματα есть образы и начерта-
ния (τὸ δὲ ἀληθές, ὅτι στοιχεῖον μέν ἐστιν ἡ ἐκφώνησις, γράμματα δὲ αἱ εἰκόνες καὶ οἱ 
χαρακτῆρες)» (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 32.16–20). Ср.: Schol. Vat.: Hilgard 1901, 
192.26–28; Schol. Lond.: Hilgard 1901, 496.2–3.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 343

их различим, то только отдельная γράμμα может быть символом для произне-
сения имени означаемой ею буквы, взятой как элемент, и самой этой буквы. 
Из этого следует, что Аристотель, говоря о τὰ γραφόμενα как о символе τὰ ἐν τῇ 
φωνῇ, говорил о начертаниях, символически (в виде отпечатков-отображе-
ний) означающих те звуки (элементы), что содержатся в отдельных завер-
шенных звучаниях человеческого голоса, т.е. в единицах человеческой речи, 
заключающих в себе понятный смысл (мыслимое, или то, что Аристотель 
называет претерпеваниями в душе), иначе говоря, в произносимых словах. 
Именно в этом значении он и употребляет φωνή. При этом, как подразумевает 
Аммоний, если бы ученики были внимательнее, то поняли, бы что Аристо-
тель имеет в виду заняться не любой φωνή, но только именами и глаголами (и 
тем, что им соответствует), поскольку только их сочетание в речи дает завер-
шенное понятие о высказываемом, — и более того, не просто именами и гла-
голами в их сочетании, но только такими их сочетаниями, которые выра-
жают утверждение или отрицание, т.е. высказывают истину или 
обнаруживают ложь относительно того, что мыслится в высказываемом.  

По существу, комментарий Аммония к первым трем главам «Об истолко-
вании» во многом сводится к своеобразному переписыванию терминологии 
современной ему грамматической теории применительно к задачам Аристо-
теля. Главное, что он делает вслед за Аристотелем, — переопределяет поня-
тия φωνή, ὄνομα и ῥῆμα.  

Как мы видели, текст рассмотренного нами истолкования подразумевал, 
что ученики Аммония понимают φωνή в широком смысле звучаний челове-
ческого голоса. Но в «Об истолковании» Аристотеля, согласно определению 
Аммония, φωνή означает всякое звучащее слово человеческого языка, или, 
как он говорит, так обозначая слово, «простое [членораздельное] звучание» 
(ἁπλῆ φωνὴ), определяя такие звучания «как означающие вещей, которым 
они были назначены (ὡς σημαντικὰς τῶν πραγμάτων οἷς ἐτέθησαν)» (Ammon. in 
Int.: Busse 1897, 10.4–5). У такого звучания одно и то же подлежащее 
(ὑποκείμενον) с ὄνομα, ῥῆμα, φάσις и ὅρος, т.е. все они различаются только лишь 
отношением. Как простое, ἁπλῆ φωνὴ абстрагировано от любых отношений, 
кроме отношения к вещи, которую оно означает, но, будучи рассмотрено со 
стороны своей грамматической формы в предложении (например, одно φωνὴ 
сочетается с артиклями, а другое нет, но, в отличие от первого, имеет времен-
ные формы), обнаруживается как нечто различное, например, как имя или 
глагол (или другая часть речи). В свою очередь, если имя или глагол рассмат-
ривается как часть утверждения или отрицания (ὡς μέρος … καταφάσεως ἢ 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

344 

ἀποφάσεως), то такое φωνὴ, взятое как имя или глагол, называют именем «вы-
ражение» (φάσις), если же любое из них используется в силлогизме, то оно 
называется «термин» (ὅρος) (Ammon. in Int.: Busse 1897, 9.28–10.31)29.  

Такое значение φωνή отличалось от того, что было принято в грамматике, 
где это слово использовалось скорее как родовое обозначение для всего, что 
относится как к минимальной единице речи, имеющей значение, т.е. к слову, 
независимо от того, записано оно или произнесено, так и вообще к человече-
ской речи. К грамматической традиции понимания φωνή и соответственно 
всех основных единиц деления человеческой речи мы и перейдем, чтобы по-
сле выяснить чем предметно отличалось понимание этих вопросов и соот-
ветствующее ему ограничение значений терминов в философии.  

 
3. Грамматическое понятие о φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος и λέξις 

 
Грамматическая традиция определяет посредством имени φωνὴ и букву, и 
слово, и само собой слоги, описывает тональности и в широком смысле озна-
чает в целом акты произнесения на человеческом языке.  

 
а) Буква как φωνή  
 
Так, Мелампод в своем комментарии, почти целиком сохранившемся в 

Scholia Vaticana, сетуя на отсутствие определения буквы у Дионисия, опреде-
ляет ее следующим образом: «Что же тогда есть элемент? Произнесение, или 
иначе: первичное и безчастное [т.е. неделимое на части] человеческое звуча-
ние (Τί οὖν ἐστι στοιχεῖον; Ἡ ἐκφώνησις· καὶ ἄλλως· ἡ πρώτη καὶ ἀμερὴς τοῦ ἀνθρώπου 
φωνή» (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 31.5–7), и далее поясняет, что никакой 
из элементов уже не может быть разделен, тогда как слог делится на два, три 
и даже более элементов. Следом Мелампод приводит еще одно определение: 
«элемент — это то наименьшее, из чего состоит нечто сложное, и то наимень-
шее, на что оно разлагается (στοιχεῖόν ἐστιν ἐξ οὗ ἐλαχίστου συνίσταταί τι ἐν 
συνθέσει καὶ εἰς ὃ ἐλάχιστον ἀναλύεται)», и действительно, снова поясняет он, как 
сказано в определении (ὡς ἔφη ὁ ὅρος), из этих наименьших состоят слоги, из 
слогов слова (ἀπὸ τῶν συλλαβῶν αἱ λέξεις), из слов предложения (ἀπὸ τῶν λέξεων 
οἱ λόγοι), из предложений стихи и прозаические сочинения (ἀπὸ τῶν λόγων τὰ 
ποιήματά τε καὶ τὰ συγγράμματα); и наоборот, стихи и прозаические сочинения 
разлагаются на предложения, предложения на слова, слова на слоги, а слоги 

                                                 
29 Аммоний следует разработанной еще Порфирием семантической теории че-

тырех стадий наложения имен. См.: Lloyd 1990, 38; Ebbesen 1990, 141–171.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 345 

на элементы, но не дальше, так как элемент уже не может разложиться на что-
либо меньшее, чем он сам (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 31.7–17). Мелампод 
здесь перечисляет все составляющие, из которых составляются для грамма-
тика все, независимо от автора и жанра, главные предметы его занятий — 
поэтические и прозаические сочинения. Далее в Scholia Vaticana мы находим 
ряд определений, дополняющих основное определение Мелампода: «эле-
мент есть первичное и безчастное человеческое звучание; или: записанное 
безчастное звучание; или: наименьший звук звучания греческого [языка] 
(Στοιχεῖον … ἐστιν ἡ πρώτη καὶ ἀμερὴς τοῦ ἀνθρώπου φωνή, ἢ φωνὴ ἐγγράμματος 
ἀμερής, ἢ φωνῆς Ἑλληνίδος φθόγγος ἐλάχιστος)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 182.12–14). 
Scholia Marciana дает для στοιχεῖον тот же набор определений элемента, что и 
Scholia Vaticana, добавляя только ἐκφώνησις ἀμερής («неделимое произнесе-
ние») (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 316.27–29). Предваряют этот ряд определения 
философов: приписываемое Кратету («наименьшая часть звучания (φωνῆς 
μέρος [τὸ] ἐλάχιστον)», с пояснением: «он сказал: “наименьшая часть” как [взя-
тая] по отношению ко всецелому составу [или: системе] записанного звуча-
ния (“μέρος ἐλάχιστον” εἶπεν ὡς πρὸς τὸ ὅλον σύστημα τῆς ἐγγραμμάτου φωνῆς)») и 
второе — Аристотелю («простое и неразделимое звучание, [являющееся ча-
стью] составного (ἁπλῆ καὶ ἀδιαίρετος φωνὴ τῆς κατὰ σύνταξιν») (Schol. Marc.: Hil-
gard 1901, 316.24–27)30. Scholia Londinensia для 6 параграфа Ars grammatica о 
букве даже содержит отдельный раздел, в котором представлены краткие ис-
толкования различных философских (Диогена Вавилонского, Платона, Эпи-
кура, Демокрита и стоиков) и грамматических определений φωνή (Schol. 
Lond.: Hilgard 1901, 482.2–483.10), а в разделе Περὶ στοιχείου мы находим первые 
два определения элемента из Scholia Vaticana, а также еще одно, представля-
ющее собой толкование определения, приписанного в Scholia Marciana Ари-
стотелю при помощи текста в том же месте поясняющего определение Кра-
тета: «элемент есть звучание [являющееся] частью составного [звучания], 
наименьшей по отношению ко всецелому составу [или: системе] записан-
ного звучания (στοιχεῖόν ἐστι φωνὴ τῆς κατὰ σύνταξιν μέρος ἐλάχιστον πρὸς ὅλον τὸ 
σύστημα ἐγγραμμάτου φωνῆς)». Кроме того, в Scholia Londinensia отмечается не 
только обычное отождествление γράμμα и στοιχεῖον, но и наличие различия 
между ними как между записанным и произносимым, так что γράμμα вполне 
в соответствии с философским понятием определяется как знак элемента 
(γράμμα … σημεῖον στοιχείου) (Schol. Lond.: Hilgard 1901, 483.15–22).  

 

                                                 
30 Ср. начало определения буквы (элемента) в «Поэтике» Аристотеля: Arist. Po. 20, 

1456b22.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

346

б) Слог как φωνή 
 
Следующая устойчивая языковая единица, к которой обращаются грамма-

тики, — это слог. Согласно определению Дионисия, «слог есть, строго го-
воря, слияние согласных с гласным или гласными (Συλλαβή ἐστι κυρίως 
σύλληψις συμφώνων μετὰ φωνήεντοc ἢ φωνηέντων)» (Dion. Thracx Ars gramm. 7: 
Uhlig 1883, 16.7–17.1). Уже из этого определения видно, что имя φωνὴ является 
корневым для имен составляющих слога звучаний, каковыми являются глас-
ные и согласные звучания — φωνήεντα καὶ σύμφωνα. Схолиасты, однако, до-
полняют определение Дионисия. Мелампод дает такое определение: «слог 
есть, строго говоря, слияние согласных с гласным или гласными, проговари-
ваемое без перерыва под одним тоном31 и на одном выдохе (συλλαβή ἐστι 
κυρίως σύλληψις συμφώνων μετὰ φωνήεντος ἢ φωνηέντων ὑφ’ ἕνα τόνον καὶ ἓν πνεῦμα 
ἀδιαστάτως λεγομένη)» (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 48.13–15), дополняя 
определение Дионисия, чтобы исключить возможность спутать слог с лю-
бым из предложений, книгой прозы или поэмой, коль скоро все они состоят 
из сочетаний гласных и согласных, но ничто не произносится одним тоном, 
на одном выдохе и без перерыва. Однако, поскольку так произносятся также 
и отдельные слова, Мелампод уточняет, что это определение слога в действи-
тельности законченное, т.е. совершенное (τέλειος), поскольку все слова, начи-
ная с двусложных и далее, делятся именно на слога, в то время как слога де-
лятся только на буквы. Данное определение вместе с пояснениями 
Мелампода есть не только в Scholia Vaticana, но и в Scholia Marciana. Другое 
определение с подобным по смыслу пояснением мы находим в Scholia Lon-
dinensia: «слог есть подходящее сочетание элементов, проговариваемое без 
перерыва под одним тоном и на одном выдохе (συλλαβή ἐστι συμπλοκὴ 
στοιχείων κατάλληλος ὑφ’ ἕνα τόνον καὶ ἓν πνεῦμα ἀδιαστάτως λεγομένη)» (Schol. 
Lond.: Hilgard 1901, 508.26–27). Это же определение (с несущественной заме-
ной завершающего его слова λεγομένη на ἀγομένη) содержится и в Scholia Mar-
ciana (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 346.10–12), где за ним следует еще одно: «слог 
есть подходящее сочетание элементов, [согласных] с гласным или гласными, 
лишенное мысли (συλλαβή ἐστι συμπλοκή στοιχείων κατάλληλος μετὰ φωνήεντος ἢ 
φωνηέντων χηρεύουσα νοῦ)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 346.12–13). Данное опреде-
ление уже содержит указание на то, что слог является таким сочетанием букв, 
которое, в отличие от слова, не несет смысла, т.е. не обладает, как и сами 
буквы, значением. И буквы, и слога, конечно, в качестве терминов, означаю-

                                                 
31 Под тоном, т.е. под ударением.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 347 

щих части, из которых в итоге составляется слово, имеют смысл в рамках тео-
рии грамматики, но ни одна буква и ни один слог сами по себе не означают 
вещи или события, существующие сами по себе, а не только как элемент в 
составе чего-то другого, существовавшие или способные появится в будущем, 
которые доступны при посредстве букв и слогов для понимания. Этот праг-
матический момент понимания языка является господствующим как в ан-
тичной и византийской грамматике, так и в философии этого времени.  

 
в) Слово и предложение в грамматической теории 
 
Именно этот момент, по словам Мелампода, упускает в своем определе-

нии слова Дионисий: «слово есть наименьшая часть предложения (Λέξις ἐστὶ 
μέρος ἐλάχιστον τοῦ κατὰ σύνταξιν λόγου32» (Dion. Thracx Ars gramm. 11: Uhlig 1883, 
22.4), которое нужно дополнить фразой νοητόν τι σημαῖνον, так что, когда нас 
спросят «Что есть слово?», мы смело ответим: «Наименьшая часть предложе-
ния, означающая нечто мыслимое (Μέρος ἐλάχιστον τοῦ κατὰ σύνταξιν λόγου 
νοητόν τι σημαῖνον)» (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 56.16–25). Буквы и слога 
не означают ничего понятного, и даже однобуквенные или односложные 
слова (прежде всего артикли, местоимения, предлоги, союзы) имеют значе-
ние не потому, что они состоят из одной буквы или слога, но поскольку рас-
положены вместе с другими словами в должном и подобающем порядке про-
износимого предложения (ἐν δεούσῃ καὶ πρεπούσῃ τάξει προφερομένου λόγου) 
(Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 56.25–31). Как утверждает Мелампод, Диони-
сий не от незнания высказывал определение слова эллептически (ἐλλιπῶς), 
т.е. пропустив его часть, но, как и в случае определения слога, «он как пишу-
щий для начинающих, то есть в комментарии, некоторые вещи обходил мол-
чанием (ὡς πρὸς εἰσαγομένους ἤτοι ἐν ὑπομνήματι γράφων τινὰ παρεσιώπησε)» 
(Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 56.20–22)33. Это ясно из определения пред-

                                                 
32 В исходном для комментаторов тексте Дионисия τοῦ κατὰ σύνταξιν λόγου (или в 

номинативе: ὁ κατὰ σύνταξιν λόγος) грамматически обозначает предложение как со-
ставленное из слов законченное по смыслу высказывание. Соответственно, то же 
терминологическое значение в грамматике приобретает и просто λόγος.  

33 Это пояснение Мелампод добавляет в случаях неполноты определений, форму-
лируемых Дионисием. Вероятно, с одной стороны, он исходит из того, что дело тео-
ретических сочинений, обсуждающих основные понятия грамматики, является 
прикладным к устному обучению. Это заметки для памяти, к чему и сводится перво-
начальное значение комментария, в то время как тот, кто уже стал грамматиком, 
прежде всего, занимается исправлением и критикой письменных поэтических и 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

348 

ложения, которое он дает, чтобы не оставить читателя в неведении относи-
тельно соответствующей части определения слова: «Предложение же есть 
сложение слов в прозе, выявляющее законченное [или: совершенное] раз-
мышление (Λόγος δέ ἐστι πεζῆς λέξεως σύνθεσις διάνοιαν αὐτοτελῆ δηλοῦσα)» (Dion. 
Thracx Ars gramm. 11: Uhlig 1883, 22.5). В этом определении Дионисий указы-
вает, что предложение представляет собой экспликацию законченного раз-
мышления, а соответственно, и слово должно представлять его часть, т.е. 
иметь законченный смысл, который в сочетании с другими смыслами дает 
завершенное размышление. Мелампод поясняет, что Дионисий ограничи-
вает свое определение словами в прозе, т.е. разговорной речью, отделяя ее от 
речи, написанной в метре (или размером), поскольку «сложение слов в раз-
мере, означающее законченную [или: совершенную] мысль, называется пе-
риодом (ἔμμετρος σύνθεσις τῶν λέξεων τελείαν ἔννοιαν σημαίνουσα περίοδος 
καλεῖται)». А поскольку «αὐτοτελῆ» в силу равнозначности может быть упо-
треблено вместо «τελείαν», то в ответ на вопрос о том, что есть предложение, 
можно сказать: «сложение слов в разговорной речи, означающее закончен-
ную [или: совершенную] мысль (Σύνθεσις λέξεως τῆς καταλογάδην τελείαν ἔννοιαν 
σημαίνουσα)» (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 57.7–11).  

Можно привести и другой, основанный на определении Дионисием пред-
ложения вариант его дополненного определения слова, как пишет коммен-
татор в тексте сохранившемся в Scholia Vaticana (возможно, Стефан): «Разъ-
яснив буквы и слога, далее искусный [Дионисий] переходит к рассуждению 
о слове, [и делает это] обоснованно, ведь из элементов же [сложены] слога, 
из слогов слова, из слов размышления, из размышлений законченное [или: 
совершенное] предложение, так что в самом деле он обучает начинающих по 
порядку (Διεξελθὼν ὁ τεχνικὸς περὶ τῶν στοιχείων καὶ περὶ τῶν συλλαβῶν λοιπὸν 
παραβαίνει εἰς τὸν περὶ τῆς λέξεως λόγον, εἰκότως· καὶ γὰρ ἀπὸ τῶν στοιχείων συλλαβαί, 
ἀπὸ δὲ συλλαβῶν λέξεις, ἀπὸ δὲ λέξεων διάνοιαι, ἀπὸ δὲ διανοιῶν ὁ τέλειος λόγος· ὥστε 
οὖν κατὰ τάξιν τοὺς εἰσαγομένους ἐκπαιδεύει)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 211.25–212.1). 
Однако слово определено Дионисием плохо, поскольку таково же и опреде-
ление элемента, но уместнее было сказать иначе: «[слово есть] наименьшая 
часть размышления, [выраженного] предложением (μέρος ἐλάχιστον διανοίας 

                                                 
прозаических текстов, так что написание учебных текстов — идея, которую наилуч-
шим образом реализовал Дионисий, оказывается случайным продуктом практик 
устного обучения. С другой стороны, так позволительно поступать родоначальни-
кам традиции, но их продолжатели уже стремятся к полному комментарию, занима-
ясь исправлением и критикой их собственных текстов.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 349

τοῦ κατὰ σύνταξιν λόγου)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 212.1–4)34, т.е. добавить «раз-
мышление» в определение Дионисия, взяв это слово из его же определения 
предложения. В согласии с таким аппаратом терминов этот автор, указав на 
исключение Дионисием из определения слов, сложенных в метре, дает такое 
определение предложения: «[предложение есть] подходящее сложение слов, 
соответствующее [или: равное] размышлению (σύνθεσις λέξεων κατάλληλος 
διάνοιαν ἀπαρτίζουσα)», поскольку предложение сложено из размышлений, 
размышление же из слов (ὁ γὰρ λόγος ἐκ διανοιῶν, ἡ δὲ διάνοια ἐκ λέξεων), а из 
размышления, т.е. из связанных мыслей, складывается законченное, или со-
вершенное, предложение (ἐκ … διανοίας συνίσταται ὁ τέλειος λόγος) (Schol. Vat.: 
Hilgard 1901, 214.4–12)35.  

Оба приведенные определения слова, как и у Дионисия, не содержат φωνή, 
однако несколькими строками ниже уже процитированного нами определе-
ния слова комментатор из Scholia Vaticana дает еще одно: «слово есть запи-
санное звучание, исполняющее нечто мысленное (λέξις ἐστὶ φωνὴ ἐγγράμματος 
νοητόν τι ἀποτελοῦσα)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 212.22–23). В этом определении 
λέξις предстает в качестве итога записи произнесенного слова, фиксирующей 
на письме определенный смысл. То же определение слова мы находим в тек-
сте другого автора (предположительно Гелиодора) в Scholia Londinensia 
(Schol. Lond.: Hilgard 1901, 512.35–36), которое он предваряет еще одним ис-
правлением определения Дионисия, которое он только дополняет указанием 
на завершенность предложения, взятым из определения Дионисием предло-
жения: «Ἔστι δὲ λέξις μέρος ἐλάχιστον τοῦ κατὰ σύνταξιν λόγου αὐτοτελές» (Schol. 
Lond.: Hilgard 1901, 512.27–28), а после воспроизводит еще одно более развер-
нутое определение слова с пояснением к завершающему его причастию: 
«слово есть наименьшее записанное безчастное звучание, отдельно прогово-
ренное и отдельно помысленное, проводимое (или говоримое, или произно-
симое) под одним тоном и на одном выдохе (“λέξις ἐστὶν ἐλαχίστη φωνὴ 
ἐγγράμματος ἀμερὴς ἰδίᾳ ῥητὴ καὶ ἰδίᾳ νοητή, ὑφ’ ἕνα τόνον καὶ ἓν πνεῦμα ἀγομένη” ἢ 
λεγομένη ἢ προφερομένη)» (Schol. Lond.: Hilgard 1901, 513.1–3). Контекст обсужде-
ния последнего из этих определений обнаруживается в одном из фрагментов 
в Scholia Marciana: оказывается данное определение не содержало слова 
ἐλαχίστη (т.е. указания на то, что слово — это наименьшее звучание), кроме 
                                                 

34 Scholia Marciana содержат еще один вариант данного рассуждения, соединен-
ного с аргументацией Мелампода по этому вопросу, так что оба определения (и дан-
ное, и то, что предлагает Мелампод) оказываются в одном поле аргументации (Schol. 
Marc.: Hilgard 1901, 353.9–22).  

35 Ср. еще одно обсуждение дионисиевого определения предложения с данным 
вариантом его правки: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 355.16–32.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

350

того, к итоговому определению автор этого фрагмента добавляет более пол-
ное пояснение к слову ἀγομένη: ἢ λεγομένη ἢ προφερομένη, ἀδιαφόρως γὰρ λεκτέον 
(«проводимое, или говоримое, или произносимое, ибо следует сказать, не 
проводя различия») (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 352.35–40). В другом фрагменте 
в Scholia Marciana, который открывает раздел Περὶ λέξεως, еще одно, совсем 
краткое и очевидно неполное, определение слова через звучание без каких-
либо пояснений помещено непосредственно за определением Дионисия: 
«Что есть слово? Наименьшее звучание, представляющее собой часть пред-
ложения (Τί ἐστι λέξις; Φωνὴ ἐλαχίστη μέρος λόγου παριστῶσα)» (Schol. Marc.: Hil-
gard 1901, 352.21).  

Однако следует различать в определениях слова и предложения Диони-
сием два момента: σύνθεσις (сложение) и παράθεσις (рядоположение) — имя, 
которое соответствует κατὰ σύνταξιν в его определении слова. Данное разли-
чие в этом случае соответствует различию меду синтезом и анализом в фило-
софии. Комментатор из Scholia Marciana в связи с этим среди множества при-
веденных им определений имени λόγος (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 353.29–
355.15), поскольку оно омонимично и грамматику нужно выбрать правильное 
с точки зрения грамматики значение, дает его следующее определение как 
предложения: «Говорят λόγος и [в значении] рядоположения слов, выявляю-
щего законченное [или: совершенное] размышление, то есть предложение, 
как [например, такое] “закончи предложение”, которое [таким образом] ста-
новится состоящим из частей, то есть одночастным, двухчастным, трехчаст-
ным, четырехчастным, пятичастным, шестичастным, семичастным, есть же 
[такое], что составлено и из восьми частей (Λέγεται λόγος καὶ ἡ αὐτοτελῆ διάνοιαν 
τῶν λέξεων δηλοῦσα παράθεσις, τουτέστιν ὁ κατὰ σύνταξιν λόγος, ὡς τὸ “τελείωσον τὸν 
λόγον”, ὃς μερικὸς γίνεται, τουτέστι μονομερὴς καὶ διμερὴς καὶ τριμερὴς καὶ τετραμερὴς 
καὶ πενταμερὴς καὶ ἑξαμερὴς καὶ ἑπταμερής, ἔστι δ’ ὅτε καὶ ἀπὸ τῶν ὀκτὼ μερῶν 
συνιστάμενος)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 354.7–11). Вероятно, тот же коммента-
тор немногим далее, исходя из этого различия поясняет развернутое опреде-
ление слова: «слово есть наименьшее записанное безчастное звучание, от-
дельно проговоренное и отдельно помысленное, проводимое под одним 
тоном и на одном выдохе». В нем ἰδίᾳ ῥητὴ καὶ ἰδίᾳ νοητή соответствует 
παράθεσις слов в предложении, а ὑφ’ ἕνα τόνον καὶ ἓν πνεῦμα их σύνθεσις (Schol. 
Marc.: Hilgard 1901, 355.24–29).  

 
г) Имя и глагол как части предложения 
 
Рядоположение слов в предложении означает и позволяет выявить разли-

чие и число частей предложения (λόγου μέρη) (или в более привычном для 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 351

русской грамматики именовании: частей речи), из которых оно сложено. В 
зависимости от того, сколько их присутствует в предложении без учета по-
втора одних и тех же, предложения разделяются по рядоположению слов в 
них в порядке от одночастных, т.е. состоящих из одного глагола (это часть 
предложения, которая может составлять законченное, или совершенное, 
предложение, поскольку глагол при употреблении в речи в таких случаях 
подразумевает и то, что действует), до восьмичастных, т.е. тех, в которых есть 
все восемь. Тот же комментатор из Scholia Marciana приводит в пример пред-
ложение из «Илиады» «πρὸς δ’ ἐμὲ τὸν δύστηνον ἔτι φρονέοντ’ ἐλέαιρε» (Il. XXII.59) 
(Schol. Marc.: Hilgard 1901, 354.18–20), в котором есть все восемь частей пред-
ложения и только восемь слов (по порядку: предлог, союз, местоимение, ар-
тикль, имя, наречие, причастие и глагол), и которое Мелампод описывает как 
очередное подтверждение божественности вдохновения, украшавшего стихи 
Гомера, и его первенства среди поэтов (Comment. Melamp.: Hilgard 1901, 58.13–
19)36.  

Частей предложения — восемь, однако главных из них — только две: имя 
и глагол, поскольку без их сложения никакие комбинации других частей 
предложения между собой не могут в итоге дать законченное предложение. 
Дионисий определяет имя и глагол следующим образом: «Имя есть склоняе-
мая часть предложения, обозначающая тело или дело, тело — такое, как ка-
мень, дело — такое, как воспитание, и говоримая обще и особенно, обще — 
так, как человек, лошадь, особенно — так, как Сократ37 (Ὄνομά ἐστι μέρος λόγου 
πτωτικόν, σῶμα ἢ πρᾶγμα σημαῖνον, σῶμα μὲν οἷον λίθος, πρᾶγμα δὲ οἷον παιδεία, κοινῶς 
τε καὶ ἰδίως λεγόμενον, κοινῶς μὲν οἷον ἄνθρωπος ἵππος, ἰδίως δὲ οἷον Σωκράτης)»; «Гла-
гол есть беспадежное слово, принимающее времена, лица и числа и представ-
ляющее действие или претерпевание (Ῥῆμά ἐστι λέξις ἄπτωτος, ἐπιδεκτικὴ 
χρόνων τε καὶ προσώπων καὶ ἀριθμῶν, ἐνέργειαν ἢ πάθος παριστᾶσα)» (Dion. Thracx 
Ars gramm. 11: Uhlig 1883, 24.11–15, 46.4–5). Например, комментатор из Scholia 
Vaticana, поясняя эти определения, дает следующие общие определения 
имени и глагола: «Так вот, собственное [свойство] имени обретается в том, 
чтобы обозначать сущность; сущность же есть нечто самосуществующее само 

                                                 
36 Ср.: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 357.29–36.  
37 Напомним, что в античной и византийской теории языка имена делились на 

нарицательные (αἱ προσηγορίαι) и собственные, хотя стоики полагали, что это разные 
части речи, мнение, опровержению которого во всех комментариях на трактат Дио-
нисия отводилось особое выделенное место. Отметим также, что имена нарицатель-
ные включали, помимо существительных в современной терминологии, также при-
лагательные.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

352

по себе, не связанное другим для того, чтобы быть; из сущностей одни явля-
ются чувственно воспринимаемыми, другие умопостигаемыми. Собственное 
[свойство] глагола [обретается] в том, чтобы обозначать дело; дела же свер-
шаются посредством людей, либо в качестве действующих, либо в качестве 
претерпевающих (Τοῦ μὲν οὖν ὀνόματος ἴδιον τυγχάνει τὸ οὐσίαν σημαίνειν· ἔστι δὲ 
οὐσία αὐθύπαρκτόν τι καθ’ ἑαυτό, μὴ δεόμενον ἑτέρου εἰς τὸ εἶναι· τῶν δὲ οὐσιῶν αἱ μέν 
εἰσιν αἰσθηταί, αἱ δὲ νοηταί. Τοῦ δὲ ῥήματος ἴδιον τὸ σημαίνειν πρᾶγμα· τὰ δὲ πράγματα 
διὰ τῶν ἀνθρώπων κατορθοῦται ἢ ὡς ἐνεργούντων ἢ ὡς πασχόντων)» (Schol. Vat.: Hil-
gard 1901, 215.26–30). Этот комментатор (возможно, Стефан), по сути, исполь-
зует здесь ту же терминологию (ἴδιον, οὐσία, αὐθύπαρκτόν, καθ’ ἑαυτό) и опреде-
ление сущности, что и современные ему преподававшие в неоплатонических 
школах философы, однако контекст определения ключевых для начал грам-
матики терминов οὐσία и πρᾶγμα восходит у него, как и у автора трактата Ars 
grammatica и других его комментаторов, к стоической теории языка. Он ука-
зывает как собственное свойство имени — обозначение сущности, которая 
сама по себе выражает нечто, либо чувственно воспринимаемое, либо умопо-
стигаемое. Первое — это тело из определения имени Дионисия, второе — 
дело, как нечто постигаемое умом или абстрагированное от деятельности. 
Под ними понимается следующее: «Тело в собственном смысле есть нечто, 
имеющее три измерения: длину, глубину, ширину, — что подпадает под 
наши чувства, поскольку тела мы видим, или касаемся их, или вкушаем, тогда 
как дело — это то, что схватывается только размышлением и созерцательно, 
как сказал и сам искусный [Дионисий] (Σῶμα μέν ἐστι κυρίως τὸ τριχῇ διαστατόν, 
μήκει βάθει πλάτει, ὅπερ ὑποπίπτει τῇ ἡμετέρᾳ αἰσθήσει· τὰ γὰρ σώματα ὁρῶμεν ἢ 
ψηλαφῶμεν ἢ ἀπογευόμεθα· πρᾶγμα δέ, ὃ μόνῃ διανοίᾳ καὶ θεωρητικῶς λαμβάνεται, ὡς 
καὶ αὐτὸς εἶπεν ὁ τεχνικός)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 217.10–14)38. Соответственно, 
собственное свойство глагола — обозначать именно дело, но прежде всего 
не в качестве умопостигаемого объекта — а именно, в качестве обозначения 
той или иной сферы деятельности, что делает имя (например, παιδεία из опре-
деления Дионисия), а по преимуществу как то или иное конкретное действие 
или претерпевание сущности или физической вещи, как таковое осмыс-
ленно схватываемое только в уме39.  

 

                                                 
38 Ср.: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 360.5–13; Schol. Lond.: Hilgard 1901, 524.13–18.  
39 См. в связи с этим о проблеме инфинитива в античной и византийской теории 

грамматики, возникшей в виду того, что он не указывает на конкретное действие 
субъекта: Мажуга 2011.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 353

д) Спор о первенстве между именем и глаголом 
 
Применительно к порядку (ἡ τάξις) составления предложения и рассмот-

рения его частей имя ставится на первое место. Однако, по словам коммен-
татора из Scholia Vaticana: «Относительно порядка стоит исследовать, почему 
он [т.е. Дионисий] поставил имя на первое место, хотя глагол рождается 
прежде его по природе, поскольку дела всегда рождаются прежде сущности. 
Но в оправдание того, что имя правильно поставлено перед глаголом, хватит 
того, что, даже если глагол и поставлен прежде имени по природе, но все же 
именно через сущности являются дела (Περὶ δὲ τῆς τάξεως ἄξιον ζητῆσαι, τί δή 
ποτε τῶν ἁπάντων προέταξε τὸ ὄνομα, τοῦ ῥήματος προγενεστέρου ὄντος τῇ φύσει· ἀεὶ 
γὰρ τὰ πράγματα τῶν οὐσιῶν προγενέστερά εἰσιν. Καὶ τοῦ μὲν ῥήματος ὅτι δικαίως τὸ 
ὄνομα 〈προ〉τέτακται, ἀποχρήσει εἰς ἀπολογίαν, ὅτι εἰ καὶ προτέτακται τῇ φύσει τὸ ῥῆμα, 
ἀλλ’ οὖν γε διὰ τῶν οὐσιῶν τὰ πράγματα φαίνεται)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 216.8–
13). В комментарии на параграф Ars grammatica о глаголе в тех же схолиях эта 
позиция резюмируется как нечто неизбежное и весь комментарий к этому 
параграфу начинается следующей фразой: «Глагол по необходимости разме-
щается после имени, ведь хоть он и первенствует по природе, но, поскольку 
без сущности он не является, мы согласились с тем, чтобы имя стояло на пер-
вом месте (Τὸ ῥῆμα ἀναγκαίως μετὰ τὸ ὄνομα κατετάγη· τῇ φύσει μὲν γὰρ πρωτεύει, 
διὰ δὲ τὸ δίχα τῆς οὐσίας μὴ φαίνεσθαι συγκεχωρήκαμεν τὸ ὄνομα προτάττεσθαι)» 
(Schol. Vat.: Hilgard 1901, 244.5–7). Ту же точку зрения представляет в своем 
комментарии Гелиодор, но без указания на первенство глагола по природе, 
хотя явно имея в виду контекст полемики по поводу первенства имени или 
глагола: «И притом имя первенствует, поскольку получает свое место со-
гласно сущности, глагол же является вторым, поскольку [получает свое ме-
сто] согласно делам. Так что по необходимости глагол поставлен после 
имени, в силу чего оно первенствует в отношении других частей предложе-
ния (Καὶ τὸ μὲν ὄνομα πρεσβεύει, ὅτι κατὰ οὐσίας τίθεται, τὸ δὲ ῥῆμα δευτερεύει, ὅτι 
κατὰ πραγμάτων· ἀναγκαίως τοίνυν μετὰ τὸ ὄνομα τὸ ῥῆμα τέτακται, καθὸ πρεσβεύει 
τῶν ἄλλων μερῶν τοῦ λόγου)» (Comment. Heliodor.: Hilgard 1901, 71.5–8).  

Схолии к Дионисию не содержат прямых указаний на источники отразив-
шегося в этих высказываниях спора о первенстве составляющих каркас вся-
кого предложения имени или глагола. Утверждение о первенстве глагола по 
природе, вероятно, отсылает к давним дискуссиям, сопутствовавшим форми-
рованию школьной теории грамматики. Вероятно, первенство глагола по 
природе скорее следует понимать чисто грамматически: по природе, т.е. 
непосредственно в конкретном предложении, в том естественном порядке, в 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

354

каком оно произнесено или записано (на это указывает формулировка в пер-
вой из приведенных цитат: ὅτι εἰ καὶ προτέτακται τῇ φύσει τὸ ῥῆμα), в отличие от 
теоретического рассмотрения в смысле выявления первенствующей части 
среди частей предложения40 (хотя объяснение первенства глагола в этой ци-
тате тем, что дела рождаются прежде сущности, а потому и глагол рождается 
прежде имени, неоднозначно). С этой точки зрения, гипотетически речь 
могла бы идти 1) о конкретных предложениях, где глагол по отношению к 
имени оказывался на первом месте, что невероятно, учитывая тот факт, что 
глагол не слишком часто предшествует имени в предложениях; 2) о лексико-
графических определениях, где инфинитив мог занимать место определяе-
мого по его значениям имени; 3) просто об одночастных предложениях из 
одного глагола или других предложениях с бόльшим количеством частей, где 
в соответствии с синтаксисом греческого языка отсутствует местоимение; но 
с наибольшей долей вероятности могло подразумеваться 4) особое совер-
шенство глагола, который в греческом способен составить одночастное пред-
ложение, т.е. понятное и в этом смысле совершенное предложение, в то 
время как имя, подобно всем другим частям предложения, на это неспособно. 
Последнее объяснение в качестве весомого аргумента, включающего оценку 
с точки зрения технического совершенства природы глагола, по существу, 
подкрепляет второе и третье.  

На третье и косвенно на четвертое объяснения отчетливо указывает по-
вторение того же топоса полемики, указывающего на первенство сущностей 
и их имен перед делами и означающими их глаголами, в отношении дел и 
лиц, т.е. лиц глагола, в одном из фрагментов Scholia Londinensia, автор кото-
рого вступает в спор со мнением, о том, что само имя появляется после дела, 
так как по природе дела являются первыми в отношении лиц (ἐπεί, φασιν, αὐτὸ 
ὄνομα τοῦ πράγματος ὑπάρχει, ἔστι δὲ πρῶτα φύσει τῶν προσώπων τὰ πράγματα). Он 
присоединяется к противоположному мнению: «в самом деле, поскольку 
дело видится через лицо, то лучше ставить на первое место лицо, через кото-
рое познается дело; дело, стало быть, занимает второе место, поскольку с ли-
цом и через лицо оно по природе вместе и мыслится, и является (ἐπεὶ τοίνυν 
τὸ πρᾶγμα διὰ προσώπου ὁρᾶται, ἄμεινον προτάττεσθαι τὸ πρόσωπον, δι’ οὗ τὸ πρᾶγμα 
γνωρίζεται· δεύτερον δὴ τὸ πρᾶγμα, ἅτε δὴ σὺν προσώπῳ καὶ διὰ προσώπων φύσει 
νοούμενον, ἅμα καὶ φαινόμενον)» (Schol. Lond.: Hilgard 1901, 558.21–30)41. На эту 

                                                 
40 На эту мысль меня натолкнул Дмитрий Черноглазов.  
41 Ср. это же обсуждение, но без указания на первенство глагола по природе: 

Schol. Marc.: Hilgard 1901, 400.5–18.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 355

связь указывает и неизвестный автор компиляции Grammatica, приписывав-
шейся Феодосию Александрийскому42, когда он, отстаивая первенство имени 
перед глаголом посредством первенства сущностей перед делами, указывает, 
что именно сущность действует и претерпевает, испытывая то, что выражает 
глагол, т.е. сами действия и претерпевания, и соответственно в этих глаголах 
можно сомыслить именительный падеж, без чего сущность в одном из трех 
грамматических лиц не была бы проявлена вовсе, т.е. предложение бы не со-
стоялось, поскольку не было бы понятно: «Имя же стоит прежде глагола, по-
тому что имя говорится в отношении сущностей, а глагол в отношении дел. 
Сущности же главнее дел <…> Перед глаголом же по необходимости лежит 
имя. Ведь действовать и претерпевать есть [свойства] сущности, в отношении 
которой совершается полагание имен, из которых, а именно имен, возникает 
свойство глагола. А это и есть действие и претерпевание. Можно поэтому 
иметь сомыслимым в самих этих глаголах именительный падеж, без кото-
рого не могла быть явлена сущность, в первом и втором лице определенная, 
и в третьем лице неопределенная (Προτέτακται δὲ τὸ ὄνομα τοῦ ῥήματος, ὅτι τὸ 
ὄνομα κατ’ οὐσιῶν λέγεται, τὸ δὲ ῥῆμα κατὰ πραγμάτων. Κυριώτεραι δέ εἰσιν αἱ οὐσίαι 
τῶν πραγμάτων· <…> Πρὸ τοῦ ῥήματος δὲ ἐξ ἀνάγκης κεῖται τὸ ὄνομα. Ἐπειδὴ τὸ 
ἐνεργεῖν τε καὶ πάσχειν τῆς οὐσίας ἐστί, καθ’ ἣν ἡ Θέσις τῶν ὀνομάτων ἐστίν· ἐξ ὧν 
ὀνομάτων δηλαδὴ ἡ ἰδιότης τοῦ ῥήματος γεννᾶται. Τοῦτο δέ ἐστιν ἡ ἐνέργεια καὶ τὸ 
πάθος. Ἔνεστι τοιγαροῦν συννοουμένη ἐν αὐτοῖς τοῖς ῥήμασιν ἡ εὐθεῖα, ἧς ἄνευ οὐχ οἵα 
τέ ἐστιν ἡ οὐσία δηλωθῆναι, ἐν μὲν τῷ πρώτῳ καὶ δευτέρῳ προσώπῳ διωρισμένη, ἐν δὲ 
τῷ τρίτῳ προσώπῳ ἀδιόριστος)» (Goettling 1822, 17.31–18.16). Иными словами, 
только различая в уме лица глагола по его окончаниям в данном конкретном 
предложении, и зафиксировав по именительному падежу субъект действия и 
претерпевания, читающий или слушающий понимает, о ком и о чем идет 
речь, т.е. соединяет дело с чувственно данным или воображаемым действую-
щим лицом, которое в этом смысле первее собственного действия.  

Помимо уже указанного объяснения первенства глагола перед именем 
тем, что дела рождаются прежде имени, которое выглядит как простая тавто-
логия (поскольку как глагол в греческом предложении часто не нуждается в 
субъекте, так и дело, выражающее действие или претерпевание субъекта, его 
уже заранее подразумевает), у византийских грамматиков мы все же встре-
чаем объяснение точно соответствующее третьему и четвертому из предло-
женных выше оснований аргументации тех, кто полагал, что глагол по при-
роде предшествует имени. Это делает Иоанн Харакс, фрагменты из 
комментария которого на «Каноны» Феодосия Александрийского сохранил 

                                                 
42 Изд.: Goettling 1822, 1–197 (Grammatica).  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

356

патриарх Александрийский Софроний43, причем он ставит вопрос о доказа-
тельстве первенства по природе именно имени: «Имя же по природе постав-
лено впереди глагола, а “по природе” я говорю не о [порядке] самих по себе 
слов, поскольку в этом отношении как части [предложения] они [т.е. имя и 
глагол] существуют одновременно, но о [порядке] вещей, о которых они ска-
зываются [или сказуемыми которых являются], ибо имя означает сущность, 
а глагол — привходящее, ведь очевидно же, что привходящее второе относи-
тельно того, с чем вместе оно пришло, а еще и потому, что [имя] уничтожает 
[вместе с собой глагол]. Однако некоторые недоумевают, говоря, почему гла-
гол, производящий совершенное одночастное предложение, как в случае 
“пишу”, не поставлен прежде имени, ибо если бы тебя пишущего спросили 
“что делаешь?”, и ты ответил бы “пишу”, ты выскажешь совершенное предло-
жение. Говорим же, потому что так имя привносится как означающее сущно-
сти, от которой [исходит] действие, ведь местоимение означает видимую 
сущность, и согласно этому скорее имя получило первое место (Προτέτακται 
δὲ τοῦ ῥήματος φύσει τὸ ὄνομα· φύσει δὲ λέγω οὐχὶ αὐτῶν τῶν λέξεων· κατὰ τοῦτο γὰρ 
μέρη ὄντα ἅμα ἐστίν· ἀλλὰ τῶν πραγμάτων ὧν εἰσι κατηγορικά· τὸ γὰρ ὄνομα οὐσίαν 
σημαίνει, τὸ δὲ ῥῆμα συμβεβηκός· δῆλον δὲ ὅτι δεύτερον τὸ συμβεβηκὸς τοῦ ᾧ 
συμβέβηκεν· ἔτι δὲ καὶ ὅτι συναναιρεῖ. Ἀποροῦσι δέ τινες λέγοντες, πῶς τὸ ῥῆμα 
μονομερῆ λόγον ποιοῦν τέλειον, ὡς ἐν τῷ “γράφω”, οὐ προτάσσεται τοῦ ὀνόματος· εἰ γάρ 
τινι ἐρωτήσαντί σε γράφοντα “τί ποιεῖς;” ἀποκρίνοιο “γράφω”, τέλειον λόγον ἐρεῖς. 
Λέγομεν δέ, ὅτι καὶ οὕτω συνεισφέρεται ὄνομα τὸ σημαῖνον τὴν οὐσίαν, ἀφ’ ἧς ἡ ἐνέργεια· 
ἡ ἀντωνυμία δὲ δήλην τὴν οὐσίαν σημαίνει, καὶ κατὰ τοῦτο μᾶλλον τὸ ὄνομα τὴν πρώτην 
εἴληφε τάξιν)» (Hilgard 1894, 376.34–377.8). Прежде всего, Харакс указывает на 
тех грамматиков, кто действительно придерживался точки зрения, что гла-
гол первенствует по природе перед именем, поскольку глагол, в отличие от 
имени может составить одночастное совершенное, т.е. законченное, предло-
жение. Важно, что он указывает на способ смыслового обоснования этого 
свойства глагола в качестве основания его первенства по природе: «по при-
роде» для них как минимум означает конкретное предложение, произноси-
мое в конкретной ситуации высказывания, в то время как первенство глагола 
вовсе не отсылает к какой-либо эмпирической всеобщности его использова-
ния таким образом или шире необязательность эксплицитно посредством 
имени или местоимения поименованного подлежащего в греческом предло-
жении, а означает только способность глагола составлять такое конкретное 
высказывание, состоящее из одночастного совершенного предложения. На 

                                                 
43 Критич. изд.: Hilgard 1894 (GG IV.2), 375–434 (Sophronii patriarchae Alexandrini 

excerpta ex Ioannis Characis commentariis in Theodosii Alexandrini Canones).  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 357

пример этих грамматиков Харакс отвечает тем, что просто указывает, что в 
качестве сущности имя легко замещается местоимением, что и делают сами 
эти грамматики, когда поясняют ситуацию естественного для греческого 
языка вопроса к пишущему «τί ποιεῖς;» и его столь же естественного ответа 
совершенным одночастным предложением «γράφω» при помощи экспли-
цитно используемых местоимений. Кроме того, он указывает и на то, что «по 
природе» в такой логике доказательства первенства имени или глагола каса-
ется именно слов, составляющих предложение, он же использует «по при-
роде» в значении действительных вещей, и именно в этом смысле всякий гла-
гол подразумевает действительную сущность, которая действует или 
претерпевает (конкретного пишущего человека, который действительно пи-
шет), по отношению к которой глагол в предложении и действие или претер-
певание, которое он означает, всегда является чем-то привходящим, следую-
щим за тем, за чем оно пришло, и уничтожающимся вместе с ним (еще два 
аргумента, постоянно встречающиеся у византийских грамматиков).  

Однако, видимо, правильнее будет понять объяснение Харакса не так, что 
имя предшествует по природе именно в общепринятом у грамматиков 
смысле. На грамматический смысл природного первенства он как раз указы-
вает, говоря о том, что говорится, когда говорится только «в отношении са-
мих по себе слов» в предложении. Его обоснование скорее исходит из фило-
софского приоритета сущности как действительной вещи, которая является 
субъектом действия или страдания, означаемых в высказывании. Это под-
тверждает и тот факт, что в схолиях к Дионисию нигде первенство по при-
роде отчетливо не приписывается имени, но только доказывается его пер-
венство перед глаголом, хотя к этому смыслу, возможно, и тяготеет уже 
процитированне выше высказывание из Scholia Londinensia: «дело, стало 
быть, занимает второе место, поскольку с лицом и через лицо оно по природе 
вместе и мыслится, и является (δεύτερον δὴ τὸ πρᾶγμα, ἅτε δὴ σὺν προσώπῳ καὶ 
διὰ προσώπων φύσει νοούμενον, ἅμα καὶ φαινόμενον)». Возможно также и то, что Ха-
ракс приводит лишь один, но самый главный аргумент сторонников мнения 
о первенстве глагола по природе, которые действительно были во времена 
Харакса. В конце концов, ни один из сохранившихся византийских грамма-
тических текстов это мнение не поддерживает, и, видимо, следует полагать, 
что аргумент с этим значением τῇ φύσει, скорее, был образцовым примером 
в споре о первенстве частей речи в порядке состава предложения, подкреп-
лявшим сохраненную в традиции позицию, которую следовало опроверг-
нуть. При этом сама по себе формулировка первенства глагола по природе 
могла сочетаться и с другими аргументами, которые могли бы эту, требую-
щую опровержения, позицию подкрепить и содержание которых теперь 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

358

можно только пытаться реконструировать на основе их лаконичных опро-
вержений: так, в случае уже представленной апелляции к лицам глагола, раз-
личение которых как раз и позволяет понять предложения, в которых озна-
чающие подлежащее имена или местоимения отсутствуют, эта апелляция 
служит опровержением аргументации, которая, как можно предполагать из 
ответной формулировки, сводилась к наличию таких предложений без имен 
или местоимений, только мыслимых на месте подлежащего, включая, ви-
димо, и одночастные предложения.  

Описанную логику доказательства первенства имени перед глаголом в по-
рядке предложения и изложения начал грамматики, основанную на установ-
лении корреляции между, с одной стороны, именем и сущностью, и с дру-
гой — глаголом и делом, поддерживает комментатор из Scholia Marciana. 
Этот текст содержит еще одну, последнюю в схолиях к Ars grammatica, ссылку 
на концепцию о первенстве глагола по природе. Этот комментатор предла-
гает целую серию аргументов в пользу первенства имени и первым приводит 
аргумент, исходящий из широкого и общего определения имени, указывая, 
что имя предшествует глаголу «на разумном основании», т.е. логически 
(εὐλόγως), «так как от него всё получает имена, ибо невозможно, чтобы глагол 
стоял перед именем, потому что и все слова вообще [т.е. в том числе и гла-
голы] нарекаются тем же названием “имя” (ἐπεὶ ἐξ αὐτοῦ πάντα ὀνομάζεται· οὐ 
πιθανὸν γὰρ προτάττειν τοῦ ὀνόματος τὸ ῥῆμα, ἐπειδὴ καὶ πᾶσαι λέξεις ἐπικοίνως τῇ 
αὐτοῦ προσηγορίᾳ ὀνόματα καλοῦνται)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 358.10–14). А да-
лее он приводит в полной форме аргумент Гелиодора: «на разумном основа-
нии имя следует ставить прежде глагола, даже если по природе глагол постав-
лен и прежде (εὐλόγως τὸ ὄνομα τοῦ ῥήματος προτακτέον, εἰ καὶ προτέτακται τῇ φύσει 
τὸ ῥῆμα)», дело в том, что «имена согласно сущностям помещены [в предло-
жение], а глаголы согласно делам, поскольку имя являет сущность, а глагол 
— дело; главнее же сущности дел; ибо несостоятельно [слово] “философство-
вать” без того, кто это делает, и подобным же образом [несостоятельно слово] 
“читать”, если не было бы читающего Сократа; стало быть, пусть имя нахо-
дится впереди глагола, поскольку сущность находится впереди дела (τὰ μὲν 
ὀνόματα κατὰ οὐσιῶν τίθεται, τὰ δὲ ῥήματα κατὰ πραγμάτων· τὸ γὰρ ὄνομα οὐσίας ἐστὶ 
δηλωτικόν, τὸ δὲ ῥῆμα πράγματος· κυριώτεραι δὲ αἱ οὐσίαι τῶν πραγμάτων· ἀσύστατον 
γὰρ τὸ φιλοσοφεῖν δίχα τοῦ μετιόντος, ὁμοίως δὲ καὶ τὸ ἀναγινώσκειν, εἰ μὴ εἴη ὁ μετιὼν 
τὴν ἀνάγνωσιν Σωκράτης· προτερευέτω τοίνυν τὸ ὄνομα τοῦ ῥήματος, ὅσον καὶ ἡ οὐσία 
προτερεύει τοῦ πράγματος)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 358.14–21). Здесь коммен-
татор явно противопоставляет первенство глагола по природе и логическое 
первенство имени в теории, и в качестве примера приводит не предложение 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 359

с отсутствующим подлежащим именем или местоимением и не любое одно-
частное совершенное предложение, каковое может составить только глагол, 
а инфинитив. Возможно, этот пример отсылает к спору грамматиков и фило-
софов по поводу инфинитива. Так, Аммоний, ссылаясь на словоупотребле-
ние грамматиков, называющих слова типа «философствовать» или «ходить» 
инфинитивом, классифицирует их как имена, несмотря на то что они содер-
жат указание на время, и приводит в пример определение того, что значит 
«философствовать», т.е. предложение, в котором это слово стоит на недо-
ступном с философской точки зрения глаголу месте подлежащего: «Фило-
софствовать — значит быть полезным (‘τὸ φιλοσοφεῖν ὠφελεῖσθαί ἐστιν‘)»44. За-
вершается рассуждение грамматика этимологическим аргументом45.  

Другой комментатор, текст которого сохранился в Scholia Marciana, вво-
дит еще одну линию аргументации, которую мы уже встретили в рассужде-
нии Иоанна Харакса, основанную на отождествлении πρᾶγμα и συμβεβηκός. 
Он встраивает доказательства первенства имени, которые имелись у преды-
дущего автора, в порядок определения значений имени. Первое значение 
имени широкое, и помимо его определения в порядке различия от глагола, 
это то, что говорится вообще о всяком слове, и в соответствии с тем, что озна-
чается, всякое значащее звучание называется именем (καθ’ ὃ σημαινόμενον 
πᾶσα φωνὴ σημαντικὴ ὄνομα λέγεται) (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 360.3–5). Далее, 
имя означает две вещи: тело и дело — «тело — такое, как сущность, дело — 
такое, как привходящее (σῶμα μέν, οἷον οὐσία, πρᾶγμα δέ, οἷον συμβεβηκός)» (Schol. 
Marc.: Hilgard 1901, 360.5–6). Тело есть чувственно воспринимаемая сущность, 
а дело — только мыслимая сущность. Иными словами, этот комментатор ука-
зывает, что глагол, функция которого состоит в том, чтобы представлять дей-
ствия и претерпевания, т.е. дела, сам есть продукт деления понятия имени 
(Schol. Marc.: Hilgard 1901, 360.6–13). Следовательно, в ответ на вопрос, почему 
же имя стоит впереди глагола, можно со всеми основаниями ответить: «По-
тому что имя обозначает сущность, а глагол обозначает привходящее, сущ-
ность же первее привходящего (Ἐπειδὴ τὸ μὲν ὄνομα οὐσίαν σημαίνει, τὸ δὲ ῥῆμα 
συμβεβηκός, προτέρα δὲ ἡ οὐσία τοῦ συμβεβηκότος)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 
360.13–14). Немногим выше он уже резюмировал эту позицию, начав еще од-
ним аргументом, который мы также уже встретили у Харакса: «Когда имя 
уничтожает [вместе с собой нечто], вместе с ним уничтожается глагол, по-
тому-то и находится имя впереди глагола, как сущность и привходящее 

                                                 
44 См.: Ammon. in Int.: Busse 1897, 50.15–51.24.  
45 См.: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 358.21–26. 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

360

(Ἐπειδὴ τὸ μὲν ὄνομα συναναιρεῖ, τὸ δὲ ῥῆμα συναναιρεῖται, διὰ τοῦτο καὶ προτερεύει τὸ 
ὄνομα τοῦ ῥήματος, ὡς οὐσία καὶ συμβεβηκός)» (Schol. Marc.: Hilgard 1901, 359.21–23).  

В целом линия аргументации, включающая два последних из приведен-
ных выше аргументов, в полном виде, хотя и без пояснений на примерах, 
представлена во фрагменте, сохранившемся в Scholia Londinensia, который 
несколько проясняет смысл эксклюзивного по сравнению с другими частями 
предложения отношения имени и глагола с точки зрения грамматики: «[1] 
Имя же стоит прежде, потому что является означающим сущности, а гла-
гол — привходящего, сущности же находятся впереди привходящих; [2] или 
потому что [если] имя уничтожает [вместе с собой нечто], вместе с ним уни-
чтожается глагол, поскольку если сущность упразднена, вместе с ней уничто-
жаются и ее привходящие, [3] и поскольку имя привносится, глагол привно-
сит [его вместе с собой], ведь привнесенные находятся впереди 
привносящих, [4] и поскольку имя завершает [или доводит до совершенства 
предложение], глагол завершается, ведь завершающие находятся впереди за-
вершаемых (Τὸ δὲ ὄνομα προτέτακται, ἐπειδὴ οὐσίας ἐστὶ σημαντικόν, τὸ δὲ ῥῆμα 
συμβεβηκότος, αἱ δὲ οὐσίαι προτερεύουσι τῶν συμβεβηκότων· ἢ ἐπειδὴ τὸ μὲν ὄνομα 
συναναιρεῖ, τὸ δὲ ῥῆμα συναναιρεῖται· ἐὰν γὰρ ἀναιρεθῇ ἡ οὐσία, συναναιρεῖται καὶ τὰ 
αὐτῇ συμβεβηκότα· καὶ ὅτι τὸ μὲν ὄνομα συνεισφέρεται, τὸ δὲ ῥῆμα συνεισφέρει, τὰ δὲ 
συνεισφερόμενα προτερεύουσι τῶν συνεισφερόντων· καὶ ὅτι τὸ μὲν ὄνομα ἀποτελεῖ, τὸ δὲ 
ῥῆμα ἀποτελεῖται, τὰ δὲ ἀποτελοῦντα προτερεύουσι τῶν ἀποτελουμένων)» (Schol. 
Lond.: Hilgard 1901, 521.13–20). Отношение имени как означающего сущности 
и глагола как означающего привходящего переформулируется в другом 
фрагменте уже с точки зрения отношений означивания между именем и гла-
голом: «Различается же означаемое от означающего, ибо имя означает, а дело 
означается [вместе с ним] (Διαφέρει δὲ τὸ σημαινόμενον τοῦ σημαίνοντος· σημαίνει 
μὲν γὰρ τὸ ὄνομα, σημαίνεται δὲ τὸ πρᾶγμα)» (Schol. Lond.: Hilgard 1901, 524.17–18). 
Иными словами, имя, означая дела, и как сущность — привходящее, привя-
зывает действие к субъекту действия, распределяет действия и состояния дел 
по субъектам. Именно в этом смысле оно первично по отношению к глаголу, 
но без него не может составить законченное предложение, как и наоборот.  

Во всех приведенных формулировках συμβεβηκός, очевидно, нельзя пони-
мать непосредственно в философском смысле, представленном в неоплато-
ническом синтезе платоновской и перипатетической доктрин, но в том, ко-
торый, вероятно, восходит к употреблению этого слова и его вариативных 
форм у стоиков46. Это не сказываемое контингентным образом под девятью 
категориями привходящего, но действие или положение дел, согласованное 

                                                 
46 См.: Мажуга 2011, 248–249.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 361

с субъектом этого действия, или совершенный предикат, который наряду со 
своим субъектом является основой осмысленного предложения.  

Однако некоторые из четырех кратко сформулированных в Scholia Lon-
dinensia аргументов, которые суммируют приведенную выше в цитатах из 
других мест схолий к Дионисию, из Псевдо-Феодосия и Иоанна Харакса аргу-
ментацию в пользу первенства имени перед глаголом, очевидно, прошли об-
работку школьным философским знанием имперской эпохи, или даже, воз-
можно, появились в дискуссиях этого времени. Об этом говорят 
формулировки, которые дает трем первым из них (прежде всего второму и 
третьему) Георгий Хиробоск. Первый из этих аргументов он подкрепляет 
примером: имя ставится впереди глагола, поскольку означает сущность, а 
глагол — привходящее, как и в случае с Сократом (и именем, и самим субъ-
ектом действия), который предшествует глаголам «писать» и «поражать», 
тому, что он пишет, и тому, что поражает (καὶ γὰρ ὁ Σωκράτης προτερεύει τοῦ 
γράφειν αὐτὸν καὶ τοῦ τύπτειν) (Hilgard 1894, 2.22–29). Во втором аргументе обос-
новывающее первенство имени утверждение о том, что «[если] имя уничто-
жает [вместе с собой нечто], вместе с ним уничтожается глагол (τὸ μὲν ὄνομα 
συναναιρεῖ, τὸ δὲ ῥῆμα συναναιρεῖται)», вначале подтверждается тем же приме-
ром: вместе с упразднением Сократа уничтожается и то, что он пишет, и то, 
что он поражает. Однако далее следует другой: «растение как всеобщее пред-
шествует маслине, поскольку при упразднении растения вместе с ним уни-
чтожается и маслина: ведь если нет растения как всеобщего, нет и маслины. 
А при упразднении маслины не упраздняется растение как всеобщее, ибо не 
только маслина — растение, но и виноградная лоза, и смоковница, и некие 
другие (τὸ καθόλου φυτὸν προτερεύει τῆς ἐλαίας, ἐπειδὴ ἀναιρουμένου τοῦ φυτοῦ 
συναναιρεῖται καὶ ἡ ἐλαία, μὴ ὄντος γὰρ καθόλου φυτοῦ οὔτε ἡ ἐλαία ἔστιν, τῆς δὲ ἐλαίας 
ἀναιρουμένης οὐκ ἀναιρεῖται τὸ καθόλου φυτόν, οὐ γὰρ μόνη ἡ ἐλαία φυτόν, ἀλλὰ καὶ 
ἄμπελος καὶ συκῆ καὶ ἄλλα τινά)». Из этого Хиробоск делает вывод, опять же при-
водя тот же пример с Сократом, что вместе с упразднением сущности уничто-
жаются ее привходящие, но не наоборот, поскольку вместе с упразднением 
привходящих сущность не уничтожается, ведь Сократ может прибывать в по-
кое, а не писать или поражать (Hilgard 1894, 2.19–3.6). В третьем аргументе два 
эти примера аналогичным образом применяются к обосновывающему пер-
венство имени тезису, формулировка которого, как и предыдущего, полно-
стью совпадает в Scholia Londinensia и у Хиробоска, «поскольку имя привно-
сится, глагол привносит [его вместе с собой], ведь привнесенные находятся 
впереди привносящих (ὅτι τὸ μὲν ὄνομα συνεισφέρεται, τὸ δὲ ῥῆμα συνεισφέρει, τὰ 
δὲ συνεισφερόμενα προτερεύουσι τῶν συνεισφερόντων)»: так, если кто-то скажет 
«поражает» или «пишет», он обязательно привносит и сущность, а если кто-



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

362

то скажет «маслина», он обязательно привносит и растение, поскольку мас-
лина — растение, однако, если кто-то скажет «растение», он не обязательно 
привносит маслину, ибо не только маслина — растение, но и виноградная 
лоза, и смоковница, и некие другие. Хиробоск поясняет, что здесь τὸ 
συνεισφέρεται нужно понимать вместо (или наравне) с «мыслить вместе» (или 
«подразумевать») (ἀντὶ τοῦ συννοεῖται) (Hilgard 1894, 3.6–15)47.  

Словарь, используемый при построении этих двух аргументов, полностью 
совпадает со словарем, широко распространенным в школьной философии в 
сходных контекстах: сущность привносится (подразумевается) привходящими 
(или другими по отношению к сущности категориями), но не привносит их, 
сущность уничтожает вместе с собой привходящие (или другие категории), но 
не уничтожается с их уничтожением, упразднение сущности ведет к упраздне-
нию привходящих, но не наоборот, — и то же самое относится к отношениям 
рода и его видов, — поэтому сущность и род первичны по природе по отноше-
нию к привходящим и видам, соответственно48. Исходным топосом здесь явля-
ется объяснение представленного в «Категориях» понимания Аристотелем 
значений, в которых сказывается предшествующее относительно последую-
щего, в том числе и значение предшествования по природе. Так, Аммоний и 
Филопон поясняют это значение на примере рода и вида, подобном второму 
примеру Хиробоска: предшествующее по природе — это (1) то, уничтожение 
чего, вместе с ним уничтожает и другое, но которое не уничтожается вместе с 
этим другим, и также (2) то, что привносится другим, но не привносит другое 
(τὸ δὲ φύσει πρότερόν ἐστι τὸ συναναιροῦν μὲν μὴ συναναιρούμενον δὲ καὶ τὸ 
συνεισφερόμενον μὲν μὴ συνεισφέρον δέ), как в случае «животного» и «человека» 
(рода и вида), поскольку уничтожение «животного» влечет уничтожение «че-
ловека», но не наоборот, а понятие и бытие «человека» привносит с собой по-
нятие и бытие «животного», но не наоборот49.  

Примечательно то, что Хиробоск здесь смешивает примеры, подобные ко-
торым в философском школьном языке относятся к взаимосвязи сущности и 
привходящего и взаимосвязи родов и видов (растение и его частные виды), и 
не заботится о противоречии, в которое впадает: сами по себе в отношении 
собственного рода маслина, виноградная лоза и смоковница не могут быть 
                                                 

47 Ср. почти дословное повторение Хиробоском первого и второго аргументов в 
другом месте: Hilgard 1889, 105.2–19.  

48 См., например, параллельные места у Аммония и Иоанна Филопона: Ammon. in 
Cat.: Busse 1895, 35.12–18, 40.23–41.11, 74.19–25, 103.8–18; Philop. in Cat.: Busse 1887, 49.8–
16, 58.7–59.2, 118.2–29.  

49 Ammon. in Cat.: Busse 1895, 74.19–21, 103.13–17; Philop. in Cat.: Busse 1887, 118.2–4, 
192.14–17 (с использованием другой лексики).  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 363

привходящим и делом, как и растение. Верным остается только один смысл: 
маслина, виноградная лоза, смоковница, как и человек, не являются глаголом 
и сказуемым, поскольку первые, будучи видами и сущностями, не предици-
руются растению как сущности и роду, а последний — животному. Но в при-
мере Хиробоска они уподобляются глаголу.  

Третий аргумент из Scholia Londinensia и текста Хиробоска, как полагает 
Иеродиакону, позволяет реконструировать смысл аргумента тех граммати-
ков, которые отстаивали первенство и большее совершенство глагола по от-
ношению к имени (Ierodiakonou 2002, 170–172). Дело в том, что позицию о 
большем совершенстве глагола в противоположность философской тради-
ции высказывает Михаил Пселл в своем парафразе на «Об истолковании» и 
даже утверждает, что глагол, в отличие от имени, которое указывает только 
на существующую вещь, указывает вместе с существующей вещью также и на 
отношение (τὸ μὲν ὄνομα ὕπαρξιν δηλοῖ μόνην, τὸ δὲ ῥῆμα μετὰ τῆς ὑπάρξεως και 
ἀναφοράν), т.е. на то, что относится к вещи. Более того, будучи высказанным 
отдельно, он сам принимает функцию имени, поскольку в этом случае обо-
значает существующую вещь50. В целом Пселл не противоречит Аристотелю 
и традиции, поскольку философский анализ располагается сразу на уровне 
связки имени и глагола, но такая отсылка к грамматическому спору действи-
тельно оригинальна, так что Иеродиакону, опираясь в основном на третий 
аргумент Хиробоска, полагает, что Пселл воспроизводит позицию аноним-
ных грамматиков, согласно которой глагол более совершенен, чем имя, 
именно потому, что глагол заставляет нас вместе с собой думать об имени, 
тогда как имя не заставляет нас думать вместе с собой о глаголе. Иными сло-
вами, эти грамматики использовали тот же самый аргумент, что и Хиробоск, 
в противоположном смысле.  

Пселл не упоминает первенства глагола по природе, как и Хиробоск, хотя 
у последнего, возможно, имеется намек на общее направление источника 
всей дискуссии. Он утверждает, что все другие части предложения были 
изобретены для нужды имени и глагола (τὰ γὰρ ἄλλα μέρη τοῦ λόγου εἰς χρείαν 
τοῦ ὀνόματος καὶ τοῦ ῥήματος ἐπενοήθησαν), как для нужды василевса были изоб-
ретены архонты, или же одежда для нужды того, кому она нужна, и они, бу-
дучи производными, не могут иметь первенство в порядке (Hilgard 1889, 
104.34–105.2). Здесь мы сталкиваемся с проблемой порядка изобретения муд-
рыми мужами частей предложения, которое должно было отражать природу 

                                                 
50 Цитата у Иеродиакону: Ierodiakonou 2002, 172, n. 70.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

364

вещей, означаемую соответствующими им словами, т.е. с восходящей еще как 
минимум к «Кратилу» Платона задачей и грамматики, и философии51.  

 
ж) Первенство имени и глагола среди частей предложения 
 
В собственно грамматическом смысле первенство связки имени и глагола 

среди других частей предложения неоспоримо. Как указывает комментатор 
из Scholia Vaticana: «В свою очередь, имя и глагол разумно стоят прежде дру-
гих частей [предложения], ибо две эти [части], имя и глагол, являются глав-
ными и истинными частями предложения. Эти [части], в самом деле друг с 
другом сочетающиеся, производят совершенное [или: законченное] и без-
упречное предложение, такое, как “Сократ ходит”, тогда как все другие заду-
маны для совершенного [или: законченного] состава [т.е. синтаксического 
устройства исходной смысловой структуры предложения, формируемой со-
четанием имени и глагола]. Потому они и носят не особые имена, но [такие, 
что они взяты] как [производные] от их функции [в предложении] (Τὸ δὲ 
〈ὄνομα〉 καὶ 〈τὸ ῥῆμα προτέτακται〉 τῶν ἄλλων μερῶν εὐλόγως· κύρια γὰρ καὶ 
γνησιώτατα μέρη τοῦ λόγου τὰ δύο ταῦτα, τό γε ὄνομα καὶ τὸ ῥῆμα· ταῦτα γὰρ ἀλλήλοις 
συμπλακέντα τέλειον λόγον καὶ ἀνελλιπῆ ἀπεργάζεται, οἷον «Σωκράτης περιπατεῖ», 
πάντα δὲ τὰ ἄλλα πρὸς τὴν τελείαν σύνταξιν ἐπινενόηται· οὐδὲ γὰρ ἰδικοῖς ὀνόμασι 
κέχρηνται, ἀλλ’ ὡς ἀπὸ τῆς χρείας)» (Schol. Vat.: Hilgard 1901, 216.13–18)52. Прича-
стие (μετοχὴ) именуется по его участию (διὰ τὸ μετέχειν) в особом свойстве (τῆς 
ἰδιότητος) имени и особом свойстве глагола, а также по его бытию между 
(μεταξὺ) именем и глаголом; артикль (ἄρθρον), означающий член тела или су-
став, по его соединению со склоняемыми по падежам (διὰ τὸ συναρτᾶσθαι 

                                                 
51 См. статью Анели Лухтала, в которой она рассматривает «Синтаксис» Аполло-

ния Дискола с привлечением текстов Присциана с точки зрения реализации такого 
проекта демонстрации генезиса частей предложения на основе взаимосвязи эле-
ментов их происхождения по природе и человеческого изобретения, стремящегося 
ей следовать: Luhtala 2011.  

52 Ср., например: «имя и глагол являются главными частями предложения, по-
скольку они, будто тело и душа, позволяют другим [частям предложения] исходить 
из них и проявляться (τὰ κυριώτατα τῶν μερῶν τοῦ λόγου τό τε ὄνομα καὶ τὸ ῥῆμά ἐστιν 
ἐπειδὴ ταῦτα ὥσπερ σῶμα καὶ ψυχὴ ὄντα ποιεῖ τὰ ἄλλα ἐξ αὐτῶν προιέναι τε καὶ φαίνεσθαι)» 
(Comment. Heliodor.: Hilgard 1901, 71.3–5) (ср.: Schol. Lond.: Hilgard 1901, 524.9–13); «Сле-
дует знать, что имя и глагол предшествуют остальным словам потому, что помимо 
них никогда не составляется предложение (Ἰστέον ὅτι τὸ ὄνομα καὶ τὸ ῥῆμα προτερεύει 
τῶν λοιπῶν λέξεων ἐκ τοῦ μηδέποτε λόγον δίχα τούτων συγκεῖσθαι)» (Schol. Marc.: Hilgard 
1901, 357.27–28).  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 365

πτωτικοῖς) словами, т.е. по связанности с ними (τουτέστι συνδεσμεῖσθαι); место-
имение (ἀντωνυμία) по его использованию вместо (ἀντὶ) имени; предлог 
(πρόθεσις) по его постановке перед (διὰ τὸ προτίθεσθαι) именем и глаголом; 
наречие (ἐπίρρημα) по его приведению в связь с глаголом (или бытию при гла-
голе — ἐπὶ ῥήματα) (διὰ τὸ ἐπὶ ῥήματα φέρεσθαι); союз (σύνδεσμος) же именуется 
так, поскольку он связывает вместе (ἐπειδὴ συνδεσμεύει) члены предложения 
(Schol. Vat.: Hilgard 1901, 216.18–24)53.  

 
4. Философское понятие о φωνή, ὄνομα, ῥῆμα, λόγος и λέξις 

 
а) Философские φωνή, ὄνομα, ῥῆμα и утвердительное предложение  
 
Теперь, возвращаясь к «Об истолковании» Аристотеля и к его толкованию 

Аммонием, можно сказать, что и грамматики, и философы, по разному пони-
мая φωνή (первые — широко, вторые — сводя это понятие в логике до про-
стого звучащего слова), одинаково особо выделяют связку имени и глагола, 
как двух главных φωνή, в качестве структурообразующего основания всякого 
предложения, без которой оно не может состояться и к которой может сво-
диться. Однако, в отличие от грамматиков, Аммоний указывает, что Аристо-
тель занимается в «Об истолковании» не любой φωνή, но только именами и 
глаголами, не просто поскольку только их сочетание в речи дает завершен-
ное понятие о высказываемом, но, прежде всего, поскольку такие сочетания 
имени и глагола выражают утверждение или отрицание, т.е. высказывают ис-
тину или обнаруживают ложь относительно того, что мыслится в высказыва-
емом. Аристотель не говорит в своем сочинении обо всех частях предложе-
ния и обо всем, что говорится и записывается, как думали некоторые 
ученики Аммония, исходя из понятий грамматики. Соответственно, речь у 
него вовсе не идет о всяком предложении. Цель Аристотеля в логических со-
чинениях прояснить, что такое доказательство, и в соответствии с ней в «Ка-
тегориях» он говорит о простых звучаниях, т.е. произносимых словах (περὶ 
τῶν ἁπλῶν φωνῶν), а в «Об истолковании» ставит задачу представить простые 
предложения (τοὺς ἁπλοῦς λόγους), которые составлены из переплетения про-
стых звучаний, и которые, поскольку они предлагаются желающими нечто 
доказать своим собеседникам, называются пропозициями (силлогизмами) 
(προτάσεις) (Ammon. in Int.: Busse 1897, 1.21–2.9). Однако из пяти видов простых 

                                                 
53 Ср.: Schol. Marc.: Hilgard 1901, 357.36–358.9 (почти дословно тождественный 

текст). См. также: Schol. Vat.: Hilgard 1901, 215.26–216.7 (этот текст был включен также 
в Scholia Marciana и Scholia Londinensia).  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

366

предложений, оставляя в стороне звательные, повелительные, вопроситель-
ные и желательные, он рассматривает только λόγος ἀποφαντικός (высказыва-
ющее или утвердительное предложение) (Ammon. in Int.: Busse 1897, 2.9–25), 
или иначе, ἀπόφανσις (высказывание, утверждение), т.е. исключительно пре-
дикативное предложение (λόγος κατηγορικός), которое содержит в себе истину 
или ложь и, соответственно, в логическом смысле может быть посылкой или 
выводом в силлогизме. В этом смысле имена и глаголы в таком предложении 
выражают только то, о чем в нем говорится (имя), и то, что говорится об этой 
вещи (глагол), а именно: подлежащее и сказуемое о нем (Ammon. in Int.: Busse 
1897, 7.15–8.22). Уже из этого ясно, что для Аристотеля, перипатетиков и фи-
лософов неоплатоников его деление элементарных грамматических поня-
тий не было собственно грамматическим, поскольку выражало форму логи-
ческой предикации, так что имя в этом порядке означало подлежащее 
сказывания, а глагол — все сказуемое, даже если на месте глагола, т.е. в вы-
сказывании, которое в силлогизме становится пропозицией, находятся дру-
гие части предложения.  

 
б) Грамматические части предложения и логическая связка имени и гла-

гола в утвердительном предложении и речи 
 
Из всего, что грамматики называют частями предложения (τοῦ λόγου 

μερῶν), Аристотель берет имя и глагол, поскольку они не нуждаются в других, 
чтобы составить утвердительное предложение (Ammon. in Int.: Busse 1897, 
11.1–7). При этом из восьми частей предложения грамматиков только некото-
рые в предикативном смысле являются означающими природ или лиц, дей-
ствий и претерпеваний, или их сочетаний, а именно: местоимения, имена, 
глаголы и причастия. Их вполне достаточно, чтобы сформулировать утвер-
дительное предложение. Остальные части речи не обозначают подлежащее 
и сказуемое, — только некоторые наречия так или иначе проясняют их связь, 
например, в отношении времени, места, порядка, принадлежности всем или 
некоторым и т.д., — в то время как другие полезны для остальных видов 
предложений, — в свою очередь, артикль, предлог и союз сами по себе вовсе 
не имеют значения (Ammon. in Int.: Busse 1897, 11.8–12.15). Те из выбранных че-
тырех, которые произносятся без времени (имя и местоимение), имеют 
функцию подлежащего (хотя имя посредством глагола-связки «есть» может 
быть и на месте глагола), а те, что произносятся со временем (глагол и при-
частие), являются глаголами. Сочетание лица с действием и претерпеванием 
в формулировках Аммония указывает на способность причастия (как и 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 367

имени в грамматическом смысле) оказаться как на месте имени (подлежа-
щего), так и глагола (сказуемого). Все остальные части предложения, даже те, 
что проясняют связь подлежащего и сказуемого (часть наречий), частями 
предложения в собственном смысле не являются (Ammon. in Int.: Busse 1897, 
12.16–13.6)54. С точки зрения философии, в отличие от словоупотребления 
грамматиков, части предложения в грамматическом смысле — это части 
фразы (законченного по смыслу высказывания) (λέξεως μέρη), хотя, как мы 
видели, у грамматиков λέξις технически означает «слово». Со ссылкой на из-
вестный пассаж из «Государства» Платона (Plat. Resp. 3, 392C), Аммоний по-
ясняет, что грамматически предложения являются частями λέξις, и если пер-
вые состоят в основном из звучащих слов, обозначающих вещи, то λέξις 
состоит вообще из всех звучащих слов, и в нем части предложения использу-
ются в более широком, т.е. грамматическом, смысле «стиля, стремящегося к 
красоте и сразу к особенному составу [частей фразы] (τῆς πρὸς κάλλος ἤδη καὶ 
ποιὰν σύνταξιν ἀποβλεπούσης ἑρμηνείας)» (Ammon. in Int.: Busse 1897, 13.7–18)55. Да-
лее, воспроизведя уже рассмотренное нами грамматическое объяснение 
первенства имени и глагола в отношении остальных частей предложения их 
функциональной зависимостью от связки имени и глагола, Аммоний отме-
чает, что и Аристотель иногда высказывался в согласии с более общим зна-
чением понятия о частях предложения, которое включает их все, т.е. так, как 
это делают грамматики (Ammon. in Int.: Busse 1897, 14.18–15.13).  

 
в) Утверждение и отрицание как виды утвердительного предложения: 

φωνή как материя речи 
 
Само по себе утвердительное предложение или ἀπόφανσις (которое мы бу-

дем переводить как высказывание, чтобы не путать с κατάφασις) делится на 
утверждение (κατάφασις) и отрицание (ἀπόφασις), и это конечное деление 

                                                 
54 Комментатор из Scholia Londinensia спорит с этим положением и не считает 

приоритет имени и глагола основанием для вывода перипатетиков о том, что по-
скольку не может быть предложения без имени и глагола, но может быть предложе-
ние без любой из других частей, то только имя и глагол являются частями предло-
жения. Дело в том, что некоторые части важны, а другие нет, ведь и человек может 
существовать без руки или ноги, но не может без мозга или сердца (Schol. Lond.: Hil-
gard 1901, 516.28–36).  

55 В неоплатонической комментаторской традиции в итоге слово λέξις утверди-
лось в качестве технического обозначения законченной по смыслу фразы или изре-
чения, на которые разбивается комментируемый текст. См.: Scholten 1996, 20–25; Fla-
derer 1999, 227–256. 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

368

предложения, которое, вслед за Порфирием, Аммоний понимает как деление 
рода на виды (Ammon. in Int.: Busse 1897, 15.16–30). Соответственно у него, 
наконец, появляются основания для ответа на вопрос о природе φωνή, по-
скольку, если предложение является общим родом для его пяти видов, а один 
из них — утвердительное предложение — как род делится на два последних 
вида, а именно утверждение и отрицание, и, соответственно, мы имеем всю 
цепь родов и видов в целом, кроме первого рода, от которого зависит полная 
ясность относительно всех его подразделений, в определение которых он 
входит первым, то возникает вопрос, почему Аристотель не упоминает о том, 
что род предложения (или скорее речи) (τὸ τοῦ λόγου γένος), т.е. φωνή, также 
требует объяснения посредством определения (Ammon. in Int.: Busse 1897, 
15.31–16.15). В данном месте, в силу двойственности φωνή, Аммоний употреб-
ляет λόγος, скорее, в значении речи вообще. Исследователи природы обсуж-
дали φωνή как продукт природы, как и зрение и слух, поскольку φωνή дано 
людям от природы. В этом смысле речь, высказывание, утверждение и отри-
цание являются φωνή, но при этом «будучи сформированными [или: видооб-
разованными] нашим пониманием и произносимыми так-то и так-то (τὸ ἀπὸ 
τῆς ἡμετέρας ἐννοίας εἰδοποιεῖσθαι καὶ τοίως ἢ τοίως προφέρεσθαι)», т.е. различным 
образом в силу обработки понятием. Поэтому φωνή является предметом ло-
гики, но никак не физики, и потому есть не просто род речи, как некоторые 
(возможно, Аммоний имел в виду грамматиков) полагают. Простое звучание, 
т.е. слово, как предмет логики, есть не род речи, а род φωνή в речи (τῆς κατὰ 
τὸν λόγον φωνῆς), поскольку в отношении речи φωνή является материей, а не 
формой, и собственным родом для речи, как об этом говорит Аристотель в 
«Категориях»56, является количество (Ammon. in Int.: Busse 1897, 16.15–30).  

Таким образом, с точки зрения Аристотеля в интерпретации Аммония, 
простые звучания или произносимые человеком слова, являются символами 
или знаками (σύμβολα καὶ σημεῖα) простых мыслей, которые, в свою очередь, 
являются подобиями простых вещей или их образами в душе (слово Сократ, 
мысль о Сократе и сам Сократ). Соответственно, сложное звучание (φωνὴ 
σύνθετος) будет символом сложной мысли, а последняя сложной вещи (произ-
несение высказывания «Сократ бежит», мысль о бегущем Сократе и сам бе-
гущий Сократ) (Ammon. in Int.: Busse 1897, 20.33–21.4). Подобие (ὁμοίωμα) отли-
чается от символа сходством с вещью, которую оно стремится отобразить 
насколько возможно, в то время как символы или знаки устанавливаются 

                                                 
56 Речь есть количество, поскольку измеряется кратким и долгим слогами, при-

чем Аристотель уточняет, что имеет в виду произносимую звучащую речь (Arist. Cat. 
6, 4b32–37).  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 369

людьми произвольно (Ammon. in Int.: Busse 1897, 20.1–31). Поскольку сложе-
ния, т.е. сложные мысли и сложные звучания, составляются только из собра-
ния простых (ἐκ τῆς τῶν ἁπλῶν συνδρομῆς), то истина и ложь как то, что появля-
ется только в утверждении и отрицании, не даны в простых, но существуют 
только в отношении сложных мыслей и звучаний, причем в логическом 
смысле в отношении даже сложных вещей не может быть никакой истины 
или лжи, поскольку логическая истина, как и ложь, проявляется только в от-
ношении сложных мыслей и звучаний к вещам (πράγματα) (Ammon. in Int.: 
Busse 1897, 21.4–10)57.  

Далее Аммоний поясняет, что сами по себе звучания не могут быть симво-
лами ни простых, ни сложных мыслей, и сложное звучание представляет со-
бой сочетание имени и глагола, каковые и есть символы сложных мыслей, 
допускающих истину и ложь. По его словам, Аристотель не говорит, что зву-
чания есть символы претерпеваний в душе, т.е. мыслей, но говорит: Ἔστι … 
οὖν τὰ ἐν τῇ φωνῇ τῶν ἐν τῇ ψυχῇ παθημάτων σύμβολα («те, что в звучании [т.е. 
произносимом слове], есть символы претерпеваний в душе»). Имя и глагол, 
а также предложение, которое из них состоит, явлены трояко: в душе — в 
простых мыслях и во внутренней речи, т.е. в сложных мыслях, в действитель-
ном произношении и на письме. Таким образом имена и глаголы даны как 
мыслимые, как произносимые символы мыслимого, и как записанные сим-
волы произносимого (Ammon. in Int.: Busse 1897, 22.3–21). В другом смысле, ко-
торый уточняет первый, Аристотель говорит так, поскольку произнесение 
звуков (τὸ φωνεῖν) дано нам от природы, а имена и глаголы изобретаются 
нами и используют φωνή как материю. Как куски дерева соединяются вместе 

                                                 
57 В соответствии с Аммонием и Аристотелем, значащие (семантические) выра-

жения непосредственно обозначают мысли (νοήματα) и, через них, πράγματα. Од-
нако, согласно неоплатонической метафизике, πρᾶγμα соответствует сфере боже-
ственного (θεόθεν), мысль — умопостигаемому (νόερον), а звучания голоса — образам 
в душе. В этом исследовании мы ограничиваемся анализом позднеантичной и ви-
зантийской философской теории языка и ее терминологического инструментария 
только в ее отношении к теории и терминологии современной ей грамматики. По-
этому мы оставляем за пределами обсуждения онтологический и эпистемологиче-
ский планы теории языка, представленной в комментарии Аммония, т.е. проблемы 
взаимосвязи конвенционального и природного элементов в генезисе языка, при-
роды символа в интерпретации Аммония, соотношения проблемного поля «Об ис-
толковании» Аристотеля и «Кратила» Платона в их неоплатоническом толковании 
Аммонием, применительно к первому, и Проклом, ко второму, и т.д. Об этом см. син-
тезирующий все эти тематические планы анализ Фладерера: Fladerer 1999, 69–122 
(там же можно найти литературу по данному вопросу). 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

370

и возникает дверь или трон, или когда золото принимает соответствующие 
отпечатки и возникает монета, так же и имена и глаголы — не просто звуча-
ния, но звучания, именно такими, какие они есть, сформированные и обра-
зованные посредством языкового воображения (ὑπὸ τῆς λεκτικῆς φαντασίας), и 
принятые в качестве символов мыслей в душе. Иными словами, τὰ ἐν τῇ φωνῇ 
Аристотеля означает имена и глаголы в том смысле, что это не просто звуча-
ния, но звучания такого вот свойства и оформления (τοιῶσδε ἔχουσαι καὶ 
μορφωθεῖσαι), и как обозначающие мысли они являются наложенными (θέσει 
εἰσὶ), или установленными, нами и могут быть названы символами претерпе-
ваний в душе (Ammon. in Int.: Busse 1897, 22.21–23.9). Таким образом, каждое 
φωνή оказывается именем или глаголом, конкретный состав произносимых 
элементов которых в случае каждого имени и каждого глагола может быть 
записан при помощи τὰ γραφόμενα, которые, будучи принятыми опять же по 
нашему собственному установлению, являются символами τῶν ἐν τῇ φωνῇ 
(«того, что в звучаниях»), т.е. так-то оформленных звучаний таких-то имен 
или глаголов, что следом и доказывает Аммоний в уже изложенном нами 
выше рассуждении о том, почему Аристотель в своем исследовании не назы-
вает τὰ στοιχεῖα и τὰ γράμματα символами «того, что в звучаниях».  

 
г) Мысль и φωνή: философская конструкция утвердительного  
предложения 
 
То, что никакая простая мысль не принимает ни истины, ни лжи, ясно из 

индукции. Образующий в себе мысль о Сократе, не мыслит ничего истинного 
или ложного, если к мыслимому не добавлено хождение, чтение или бытие, 
ведь эта мысль окажется истинной только, если в этот момент вещи случится 
быть в том состоянии, в котором ее представляет примышление, т.е. образу-
ющая мысли способность (ἐπίνοια). Но если вещь находится в другом состоя-
нии, а душа представляет противолежащее (ἀντικείμενον), и Сократ в этот мо-
мент не ходит, хотя мы представляем его идущим, то она необходимо 
является ложной. Соответственно, и то, что в звучании (τὰ κατὰ τὴν φωνὴν), 
также подобно этому, ведь сколько раз не произнеси имя Сократа, не ска-
жешь ничего ни истинного, ни ложного. Однако составивший вместе имя и 
глагол и сказавший «Сократ ходит», сказал либо истину, либо ложь. И отри-
цающий «хождение» Сократа и говорящий «Сократ не ходит» тоже произнес 
предложение, которое принимает истину или ложь. Таким образом, истина и 
ложь имеются только в утвердительных предложениях, когда относительно 
подлежащего нечто утверждается или отрицается. В случае всех других видов 



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 371

предложения имя и глагол также составляются вместе, но не содержат ис-
тины или лжи. При этом утверждение и отрицание, или иначе сложение и 
разделение посредством отрицательной частицы, должны иметь характер 
присущности, т.е. должны выявлять, что одно другому присуще или не при-
суще (ὑπάρχειν ἢ μὴ ὑπάρχειν) (Ammon. in Int.: Busse 1897, 26.23–27.14).  

 Однако даже применительно к утвердительному предложению не всякое 
сочетание имени и глагола создает завершенное (τέλειον), т.е. истинное или 
ложное, предложение (Ammon. in Int.: Busse 1897, 27.14–16). Имя в логическом 
смысле как подлежащее должно быть в номинативе, все косвенные падежи 
имен в качестве имени Аристотелем и Аммонием не классифицируются. 
Другие варианты предложений, которые выглядят как утвердительные, бу-
дут таковыми, если могут быть приведены в соответствие с предикативной 
формой завершенного утвердительного предложения. Так же и глагол, ос-
новным свойством которого в дополнение к свойству означивания действия 
и претерпевания, а также тому, что он всегда сказывается о подлежащем58, но 
не может им быть, является указание на время, логически берется Аристоте-
лем в трех смыслах: 1) грамматического глагола в широком смысле, включа-
ющем как глаголы в настоящем времени, так и неопределенные глаголы и 
падежи глагола (τὰ ἀόριστα ῥήματα καὶ αἱ πτώσεις τοῦ ῥήματος), т.е. словоизмене-
ние глагола в настоящем времени в формы прошедшего и будущего времени; 
2) грамматического глагола в собственном смысле, т.е. в настоящем времени; 
и 3) глагола в чисто логическом, т.е. предикативном, смысле, включающем 
как грамматические глаголы, так и имена, и причастия, присоединяемые к 
подлежащему при помощи глагольной связки «есть» (Ammon. in Int.: Busse 
1897, 52.17–53.30). Что касается грамматически одночастных предложений, со-
стоящих в греческом языке из одного глагола, то в первом и втором лице все 
они подразумевают определенное подлежащее и в настоящем времени со-
ставляют утвердительное предложение, а в третьем лице — составляют 
утвердительное предложение только если не являются безличными и подра-
зумевают определенное подлежащее (Ammon. in Int.: Busse 1897, 28.11–29.11). 
Все эти и другие особенности утвердительного предложения и его граммати-
ческого состава Аммоний подробно разъясняет в комментарии на последние 
строки 1 главы и 2–5 главы «Об истолковании».  

                                                 
58 Как уже упоминалось выше, особый случай представляет для Аммония инфи-

нитив, который он, хотя инфинитив и указывает на время и потому классифициру-
ется грамматиками как глагол, склонен относить к именам, ведь он принимает ар-
тикль и может быть подлежащим, а как сказуемое добавляется к подлежащему 
посредством глагола «есть» (Ammon. in Int.: Busse 1897, 50.15–51.24). 



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

372

 
5. Заключение: речь и истина 

 
В комментарии к 6 главе Аммоний вслед за Аристотелем формулирует логи-
ческий принцип исключенного третьего применительно к утверждению и 
отрицанию как единственным видам высказывания, а именно, показывает, 
что утверждение и отрицание всегда разделяют истинное и ложное так, что 
одно из них ложно, а другое истинно, и наоборот. Всегда истинному утвер-
ждению в отношении вещи, а именно, что ей, как подлежащему в утвержде-
нии, присуще сказуемое (предикат), противолежит ложное отрицание того, 
что оно ей не присуще; а ложному утверждению в отношении вещи, а именно, 
что ей, как подлежащему в утверждении, присуще это сказуемое (предикат), 
противолежит истинное отрицание того, что ей оно не присуще. Только со-
ответствие природе вещи делает наше утверждение или отрицание истин-
ным (Ammon. in Int.: Busse 1897, 81.13–83.2). Этот спор (μάχην) утверждения и 
отрицания, которые противолежат друг другу по своей истинности и ложно-
сти, Аристотель называет противоречием (ἀντίφασιν) (Ammon. in Int.: Busse 
1897, 83.3–8). Однако это определение противоречия еще не точно, и потому 
он его дополняет, указывая, что противолежащими будут только те утвержде-
ние и отрицание, которые производят сказывание одного и то же сказуемого 
об одном и том же подлежащем, в чем и состоит противоречие (Ammon. in 
Int.: Busse 1897, 83.22–84.25). Кроме того, недостаточно, чтобы подлежащий 
термин в обоих пропозициях был тем же самым только по слову (κατὰ μόνην 
τὴν λέξιν), и тем же самым сказуемый термин также, т.е. они не могут быть 
омонимами. В противном случае и утверждение, и отрицание, каждое в от-
дельности, будет равным образом и истинным, и ложным, т.е. они не будут 
противоречить друг другу, поскольку под одним словом в подлежащем либо 
сказуемом будут мыслится разные вещи. Помимо этого, термины в обоих 
пропозициях должны быть взяты в одном и том же отношении под любой из 
категорий (в отношении к одной вещи, а не разным, по времени, месту, каче-
ству и т.д.), а также в отношении модальности, т.е. в каждой из пропозиций 
либо в действительности, либо в возможности (Ammon. in Int.: Busse 1897, 
84.26–85.27).  

Хотя, как говорит Аммоний, троп, содержащий омонимию, только один из 
тринадцати софистических тропов, которые обсуждает Аристотель в «О со-
фистических опровержениях» (Ammon. in Int.: Busse 1897, 85.28–86.7), можно 
сказать, что этот троп важнейший. С ним сталкивается и философ, и грамма-
тик, поскольку они оба пытаются справиться с омонимией. Философу необ-



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 373

ходимо не допустить омонимии в терминах пропозиций, чтобы точно их про-
тивополагать, что необходимо для правильного построения доказательных 
силлогизмов. Для грамматика выявление омонимии и разведение омони-
мичных значений слов — это важнейшая задача не только при создании лек-
сиконов, но и непосредственно в ходе работы над поэтическими и прозаиче-
скими текстами, над их исправлением, экзегезой и критикой.  

 
 

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ 
 
Dion. Thracx Ars gramm. — Dionysius Thracx. Ars grammatica (Uhlig 1883).  
Comment. Melamp. — Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Commentarius 

Melampodis seu Diomedis (Hilgard 1901, 10–67).  
Comment. Heliodor. — Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Commentarius 

Heliodori (Hilgard 1901, 67–106).  
Schol. Vat. — Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Scholia Vaticana (Hilgard 

1901, 106–292).  
Schol. Marc. — Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Scholia Marciana (Hil-

gard 1901, 292–442).  
Schol. Lond. — Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Scholia Londinensia (Hil-

gard 1901, 442–565).  
 
 

БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 
 
Balcoyiannopoulou Ir., ed. (2018) “In Aristotelis ‘De Interpretatione’ cum continuatione 

auctoris scholastici hactenus ignoti; versio Georgii Scholarii”. Μπαλκογιαννοπούλου 
Ει. Το διδακτικό εγχειρίδιο λογικής του Γεωργίου Σχολαρίου: δομή, πηγές και καινοτομίες 
[Balcoyiannopoulou Ir. George Scholarios logical handbook: structure, sources, and 
innovative aspects]. Πάτρα: Πανεπιστήμιο Πατρών, 5–159.  

Bekker Imm., ed. (1831) Aristoteles Graece, ed. Academia Regia Borussica. 2 vols. Berolini: 
Apud Georgium Reimerum.  

Blank D. (2014) Ammonius. On Aristotle On Interpretation 1–8. Translation, introduction 
and notes. London; New York: Bloomsbury.  

Busse, A., ed. (1887) Philoponi (olim Ammonii) In Aristotelis Categorias commentarium. Ber-
lin: Reimer (CAG, XIII.1).  

Busse, A., ed. (1895) Ammonius in Aristotelis categorias commentaries. Berlin: Reimer (CAG, 
IV.4).  

Busse, A., ed. (1897) Ammonius in Aristotelis De interpretatione commentarius. Berlin: 
Reimer (CAG, IV.5).  

Di Benedetto V. (1958–1959) “Dionisio Trace e la Techne a lui attribuita”. Annali della 
Scuola Normale Superiore di Pisa (Serie II) 27 (1958), 169–210; 28 (1959), 87–118.  



Основные понятия школьной теории язы ка  

 

374

Di Benedetto V. (1973) “La Techne spuria”. Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa 
(Serie III) 3, 797–814.  

Di Benedetto V. (1990) “At the origins of Greek grammar”. Glotta 68, 19–39.  
Di Benedetto V. (2000) “Dionysius Thrax and the Tékhne grammatiké”. History of the Lan-

guage Sciences. An International Handbook on the Evolution of the Study of Language 
from Beginnings to the Presenteds. Ed. by S. Auroux, E. F. K. Koerner, H.-J. Niederehe, 
K. Versteegh. Vol. I.1.1. Berlin; New York: Walter de Gruyter & Co., 394–400.  

Dickey E. (2007) Ancient Greek scholarship: A Guide to Finding, Reading, and Understand-
ing Scholia, Commentaries, Lexica, and Grammatical Treatises, from Their Begin-
nings to the Byzantine Period. Oxford; New York: Oxford University Press.  

Ebbesen S. (1990) “Porphyry’s Legacy to Logic: A Reconstruction”. Aristotle Transformed: 
The Ancient Commentators and Their Influence. Ed. by R. Sorabji. Ithaca, N.Y.: Cor-
nell University Press, 141–171.  

Fladerer L. (1999) Johannes Philoponos. De opificio mundi: Spätantikes Sprachdenken und 
christliche Exegese. Stuttgart; Leipzig: Teubner (Beiträge zur Altertumskunde, 135).  

Fuchsbauer J. (2014) “The Concept of Letters and Sounds in Greek Grammar and Its Rela-
tion to the Creation of the Glagolica”. Трети Международен конгрес по българи-
стика, 23–26 май 2013 г. [9] Кръгла маса “Кирилометодиевистика”. Съст.: В. 
Станев. София: Университетско изд-во “Св. Климент Охридски”, 40–51.  

Goettling K.W., ed. (1822) Theodosii Alexandrini Grammatica. E codicibus manuscriptis. 
Lipsiae: In libraria Dykiana.  

Hayduck M., ed. (1885) Stephani in librum Aristotelis de interpretatione commentarium. Ber-
lin: Georg Reimer (CAG XVIII.3).  

Hilgard A., ed. (1889) Theodosii Alexandrini canones et Georgii Choerobosci scholia in 
canones nominales. Recensvit et apparatum criticium indicesque adiecits. Lipsiae: 
B.G. Teubner (Grammatici Graeci IV.1).  

Hilgard A., ed. (1894) Georgii Choerobosci Scholia in Canones verbales et Sophronii Ex-
cerpta e Characis commentario. Recensvit et apparatum criticium indicesque 
adiecits. Lipsiae: B.G. Teubner (Grammatici Graeci IV.2).  

Hilgard A., ed. (1901) Scholia in Dionysii Thracis Artem grammaticam. Recensvit et appa-
ratvm criticivm indicesqve adiecits. Lipsiae: B.G. Tevbner (Grammatici Graeci I.3).  

Ierodiakonou K. (2019) “The Byzantine Reception of Aristotle’s Theory of Meaning”. Meth-
odos. Savoirs et textes 19, 1–18.  

Ierodiakonou K. (2002) “Psellos’ paraphrasis of Aristotle’s De interpretation”. Byzantine 
Philosophy and its Ancient Sources. Ed. by K. Ierodiakonou. Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 157–181. 

Lallot J., ed. (1998) La grammaire de Denys le Thrace. Traduite et annotée, 2e éd. revue et 
augmentée. Paris: CNRS Editions.  

Lloyd A.C. (1990) The Anatomy of Neoplatonism. Oxford: Clarendon Press.  
Luhtala A. (2011) “Imposition of Names in Ancient Grammar and Philosophy”. Ancient 

Scholarship and Grammar: Archetypes, Concepts and Contexts. Ed. by S. Matthaios, 
F. Montanari, A. Rengakos. Berlin; New York: De Gruyter, 479–498.  



О. Н. Ноговицин /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 375

Manutius A., ed. (1503) Ammonii Hermei commentaria in librum Peri hermeneias. Magentini ar-
chiepiscopi Mitylenensis in eundem enarratio. Venetiis: Apud Aldum, Mense Iunio.  

Meiser C., ed. (1880) Boetii Commentarii in Librum Aristotelis Peri Hermêneias, pars poste-
rior. Lipsiae: In aedibus B.G. Teubneri.  

Montanari F., Matthaios S., Rengakos A., eds. (2015) Brill’s Companion to Ancient Greek 
Scholarship. Vol. 1–2. Leiden; Boston: Brill.  

Μπαλκογιαννοπούλου Ει. (2018) Το διδακτικό εγχειρίδιο λογικής του Γεωργίου Σχολαρίου: δομή, 
πηγές και καινοτομίες [Balcoyiannopoulou Ir. George Scholarios logical handbook: 
structure, sources, and innovative aspects]. Πάτρα: Πανεπιστήμιο Πατρών.  

Tarán L., ed. (1978) Anonymous commentary on Aristotle’s De interpretatione (Codex Paris-
inus Graecus 2064). Meisenheim am Glan: Verlag Anton Hain.  

Nicephorus Blemmides (1885) “Epitome logica”. Patrologia cursus completus. Series 
Graeca. Ed. J.-P. Migne. T. 142. Parisiis: Apud Garnier Fratres, Editores et J.-P. Migne 
Successores, 675–1004.  

Pagani L. (2011) “Pioneers of Grammar: Hellenistic Scholarship and the Study of Language”. 
From Scholars to Scholia: Chapters in the History of Ancient Greek Scholarship. Ed. by 
F. Montanari and L. Pagani. Berlin: De Gruyter, 30–38.  

Pagani L. (2014) “La techne grammatike e la documentazione papiracea”. Rivista di Filolo-
gia e di Istruzione Classica 142, 205–217.  

Petit L., Sidéridès X.A., Jugie M., eds. (1936) Œuvres complètes de Gennade Scholarios. T. VII. 
Paris: Maison de la Bonne Presse.  

Robins R. H. (1993) The Byzantine grammarians. Their place in history. Berlin; New York: 
Mouton de Gruyter.  

Scholten C. (1996) Antike Naturphilosophie und christliche Kosmologie in der Schrift “De opi-
ficio mundi” des Johannes Philoponos. Berlin; New York: Walter de Gruyter.  

Uhlig G., ed. (1883) Dionysii Thracis Ars grammatica qualem exemplaria vetustissima ex-
hibent, subscriptis discrepantiis et testimoniis quae in codicibus recentioribus, scholiis, 
erotematis apud alios scriptores, interpretem armenium reperiuntur. Lipsiae: B.G. 
Tevbner (Grammatici Graeci I.1).  

Мажуга В.И. (2011) «Понятие “действие” и общее определение глагола у стоиков и их по-
следователей». COLLOQUIA CLASSICA ET INDO-GERMANICA — V. Под ред. Н.А. 
Бондарко, Н.Н. Казанского (ACTA LINGUISTICA PETROPOLITANA. Труды Инсти-
тута лингвистических исследований, том VII, часть 1). СПб.: Наука, 236–296.  

References in Russian: 
Mazhuga V.I. (2011) “The idea of ‘action’ and the general definition of the verb in the doctrine of 

Stoics and their succesors”. COLLOQUIA CLASSICA ET INDO-GERMANICA — V. Ed. by N.A. 
Bondarko, N.N. Kazansky (ACTA LINGUISTICA PETROPOLITANA. Proceedings of the In-
stitute of Linguistic Research, Volume VII, Part 1). St. Petersburg: Nauka, 236–296. 


