
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                                  © А. В. Гараджа, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                               DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-447-460 

ПЕРЕВОДЫ / TRANSLATIONS 
 

 АЛЛЕГОРИИ МИХАИЛА ПСЕЛЛА  II 
(ПЕРЕВОД И КОММЕНТАРИИ) 

 
 

А. В. ГАРАДЖА 
Российский государственный гуманитарный университет 

agaradja@yandex.ru 
 

ALEXEI GARADJA 
Russian State University for the Humanities 

MICHAEL PSELLUS’ ALLEGORIES II (A Translation and Notes) 

ABSTRACT. The publication presents a commented Russian translation of Michael Psellus’ 
two minor works written in the genre of allegory, meaning a philosophical interpretation 
of characters and plots from Ancient Greek mythology and literature, primarily Homeric. 
The method of allegorical philosophico-philological commentary was first fully elaborated 
by adherents of Stoa (from Zeno to Cornutus), was later expansively exploited by Pla-
tonists (Plutarchus), Alexandrian scholars, Fathers of the Church among them, and subse-
quently by Neoplatonists (Porphyry of Tyre should be mentioned here in particular). This 
means that Psellus is guided by an ancient tradition and in his turn transfers it on to the 
next generations of Byzantine scholars (John Tzetzes, Eustathius of Thessalonica). Other 
considerations aside, the undoubted service rendered to us by all these commentators in-
clined to allegorical interpretations is the enormous volume of information on Ancient 
Greek mythology we have at our disposal nowadays. In both allegories presented here — 
on the “assembly of gods”, and on the “golden chain” in Homerus (Il. 4.1–4 и 8.18–27) — 
one may find a problematization of allegory as such, an original juxtapposition of the two 
ways to “express things differently”, the “Hellenic” (i.e. pagan) and Christian interpreta-
tions. The first critical edition of the two allegories had been published by K. Sathas (Sathas 
1875: 211–219). The present translation is based on the currently authoritative edition of 
Psellus’ minor works by J.M. Duffy (Duffy 1992: 148–152 and 164–168). 

KEYWORDS: Michael Psellus, allegorical interpretation, Neoplatonism.

 
Среди малоформатных произведений Михаила Пселла (1018 – ок. 1078) выде-
ляются так называемые аллегории — философско-филологические толко-
вания персонажей и сюжетов древнегреческой мифологии и литературы, 
прежде всего гомеровской. Метод аллегорического комментария, неотъем-
лемый компонент древнегреческой философии начиная с досократиков, 



Аллегории Михаила Пселла  

 

448 

представленный и у Платона (например, в «Кратиле» и «Государстве»), в 
полной мере впервые освоен в стоической школе (от Зенона до Корнута), 
широко использовался платониками (Плутарх), александрийскими уче-
ными, в том числе отцами церкви, далее неоплатониками (здесь выделяется 
Порфирий Тирский), то есть Пселл опирается на древнюю традицию и сам, 
в свою очередь, передает ее следующим поколениям византийских ученых 
(Иоанн Цец, Евстафий Солунский). Помимо прочего, безусловная заслуга 
комментаторов-аллегористов — тот огромный объем знаний о древнегрече-
ской мифологии, которым мы располагаем сегодня. В отобранных для насто-
ящей публикации (продолжающей предыдущую, см. Гараджа 2025a) произ-
ведениях — о «совете богов» и о «золотой цепи» у Гомера (Il. 4.1–4 и 8.18–
27) — проблематизируется аллегория как таковая, в своеобразной манере 
сопоставляются возможности «эллинского» (то есть языческого) и христи-
анского иносказания.  

Особенность метода византийских комментаторов-аллегористов, в том 
числе Пселла, — работа не с прямыми цитатами классических текстов, но с 
их «парафразами», то есть более или менее точными пересказами этих тек-
стов «своими словами», что в первую очередь объясняется, конечно же, объ-
ективной причиной — изменением языка, его переходом в среднегрече-
скую стадию. Несмотря на сознательную ориентацию на классические 
образцы, в языке Пселла немало как неологизмов, так и старых слов, исполь-
зуемых в новых значениях (подробнее см. Renauld 1920). Отдельного внима-
ния заслуживает риторическая организация Пселловых сочинений, кото-
рую мы пытаемся передать по-русски ритмической прозой (замечания об 
оправданности такого подхода см. Гараджа 2025b: 366). По своим философ-
ским взлядам Пселл — убежденный последователь Платона и неоплатони-
ков: в аллегории о «золотой цепи» приводятся парафразы из Платона и Пор-
фирия, упомянуты Ямвлих, Прокл и предполагаемый автор «Халдейских 
оракулов». Возможно ли совместить Платона и Христа, «наши» (то есть хри-
стианские) учения с «эллинскими» и «халдейскими» (то есть языческими 
вообще и неоплатоническими в частности)? Ответ на этот вопрос в обеих 
рассматриваемых здесь аллегориях — конечно, нет (напрасно Михаил Ки-
рулларий пенял Пселлу на то, что тот забыл Христа ради Платона). Зато воз-
можно перетолковать, перекодировать языческие представления в христи-
анские — этим здесь и занимается Пселл, умело пуская в дело свое 
излюбленное орудие, а именно «искусство», то есть риторику.  

Первое критическое издание (или, скорее, полукритическое: подготов-
лено по единственной рукописи, но с восполнением многих лакун) двух ото-
бранных для настоящей публикации аллегорий — заслуга Константина 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 449 

Сафы (Sathas 1875: 211–219). Настоящий перевод выполнен по стандартному 
на сегодня изданию малых произведений Пселла, осуществленному Дж.М. 
Даффи (Duffy 1992: 148–152 и 164–168). Разбивка текста на абзацы незначи-
тельно отличается от установленной в этих изданиях. Существует француз-
ский перевод обеих аллегорий (Van Kasteel 2012: 835–842 и 855–860), во мно-
гих случаях заметно отличающийся по трактовкам оригинального текста от 
предлагаемого ниже.  

 
 

Аллегория на «боги у Зевса сидели и между собой совещались»1 
 
Главной задачей красноречия-искусства я почитаю вот что: тяжелые 
(ἀπόρους) вопросы поднимать легчайшими (εὐπορωτέρας) словами, чтобы воз-
можно было речь о них сложить2. Не тот нас удивляет, кто из источника от-
водит воду при помощи каналов, а тот, кто выжимает влагу из неподатливой 
скалы3. Есть и другой вид риторического слова, свойство которого — способ-
ность изменять, как если кто берется переделать соленую морскую воду в пи-
тьевую. Но Моисей чудотворил вещами — а нам слова силу менять (πρὸς τὴν 
μετάστασιν) дают, не меньшую, чем сила превращать (πρὸς τὴν μετάθεσιν) у по-
соха его. Умен не тот, кто божеское хвалит, лишь на природу такового упи-
рая, а кто противное перекроить умеет и в божеский скорее вид привесть. 
Врозь, знаю, рубежи мисийцев и фригийцев — но не настолько между ними 
велик зазор, как между эллинским и ложным словом и нашим, истинным, 
разрыв4. И если эллинскую горечь и соленость кто в сладость наших слов 
способен изменить, тот для меня и умный, даже больше — он для меня умнее 
всех других.  

                                                 
1 Op. 42, Duffy 1992: 148–152: Τοῦ αὐτοῦ ἀλληγορία τοῦ ‘οἱ δὲ θεοὶ πὰρ Ζηνὶ καθήμενοι 

ἠγορόωντο’. В заглавии строка из Hom. Il. 4.1. 
2 Игра слов: ἄπορος и εὔπορος, характеризующие содержание и форму речей, пере-

дают противопоставление ‘тяжелый – легкий’, но также ‘скудный – обильный’. 
3 Исх. 17:5–7. 
4 Пословица, на которую намекает здесь Пселл (CPG 1.377: Χωρὶς τὰ Φρυγῶν καὶ 

Μυσῶν ὁρίσματα — «Врозь рубежи фригийцев и мисийцев»), подразумевает, что два 
племени перемешаны настолько, что их не различить, хотя они вроде бы и должны 
быть «врозь» (ср. рус. что в лоб, что по лбу). Пселл либо путается (что сомнительно), 
либо хочет сказать, что разрыв между «эллинским» (языческим) и «нашим» (хри-
стианским) дискурсами не так уж велик, если сравнивается с практически отсутству-
ющим различием между мисийцами и фригийцами. 



Аллегории Михаила Пселла  

 

450

И чтобы вы усвоили искусство, мы этот эллинский короткий миф, кото-
рый полностью вразлад с ученьем нашим, переведем в вид более божествен-
ный, так скажем. Его отец — Гомер (им и другие мифы рождены): это ему 
представилось, как боги, на золотом помосте возле Зевса сидя, беседы с тем 
вели и вместе пировали, друг другу и хозяину в честь кубки поднимали и тут 
же привечались тем в ответ, а некто Геба их нектаром без перерыва и отказа 
угощала, ну а они, питьем бессмертным полнясь, на Трою вместе с тем взи-
рали, что от ахейцев зло претерпевала5.  

Начнем с того, что весь этот рассказ — трагико-выспренний и басно-
словно низкий: изобразить собрание богов возвышенным и величавым сло-
гом поэт не потрудился. Здесь только пир и пьянка и разгул. Ну что же, рито-
рическое слово на всё способно, что ни пожелаем. Поэтому нам слов всегда 
достанет, чтоб баснословие переменить и вымысл в правду превратить — 
иносказание нам в помощь.  

Сразу от имени давайте исходить Зевса (Ζηνός), которое поэт — к иноска-
занию готовый — измыслил нам так кстати: от «жизни» он его выводит. Но 
кто есть жизнь, кто есть податель жизни, если не бог над всем, в Евангелиях 
рекший: «есмь истина и жизнь»?6 Он обладает сущностью и жизнью, кото-
рые всего превыше, никто сравняться с ним не в силах, да и не сможет нико-
гда. Поскольку же он вместе и творец, начальник над словами и предводи-
тель метров (παράγων κατὰ λόγους καὶ μέτρα προόδων), то, поступая так, как 
знает сам, творения не отчуждает он от их первопричины, но привлекает их 
к себе и возвышает, и приобщает чудесам [своим; и это] приобщение к его 
сверхчувственным красотам и поворот причаствуемых им [к своей 

                                                 
5 Парафраз Hom. Il. 4.1–4. В гомеровском тексте боги сидят χρυσέῳ ἐν δαπέδῳ с неод-

нозначным δάπεδον, которое в схолиях толкуется как ‘ровное место’ (τὸ ὁμαλὸν 
χωρίον), но может означать как участок земли перед домом вроде палисадника, так и 
пол внутри дома, однозначно передаваемый словом ἔδαφος (Σ Il. 4.2 Erbse), которое 
использует в своем парафразе Пселл, хотя чуть ниже (Op. 42.66–67) вернется к 
δάπεδον. Мы не задумываясь представляем себе пирующих богов сидящими внутри 
какого-то помещения — но прямо на полу? В.В. Вересаев выходит из затруднения, 
вводя «чертог с полом золотым» (хотя ἐν τυκτῷ δαπέδῳ в Od. 4.627 и 17.169 передано 
им как «на плотно убитой площадке»); у Н.И. Гнедича боги сидят «на помосте зла-
том» — лучше, чем на полу в чертоге, к тому же можно представить себе некий по-
мост на ровной лужайке на Олимпе, где и происходит их собрание. К версии пира 
богов под открытым небом — точнее, на высочайшем небе — склоняется и Пселл в 
своем толковании (Op. 42.66–72); однозначно поддерживает ее и Иоанн Цец: Οἱ δὲ 
θεοὶ παρὰ Διῒ πρὸς γῆν κεχρυσωμένην / καθιδρυμένοι σύμπαντες (Alleg. Il. 4.1–2). 

6 Ин. 4:6. Об этимологии Ζήν – ζωή см. Pl. Cra. 396a4–8 и Гараджа 2015: 1209 и n. 3. 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 451

перво]причине, не может быть ничем иным, как лишь общением друг с дру-
гом и беседой (συνουσία καὶ συνδιάλεξις). Ни звука не доносится [до смертных, 
которым] отличается их речь7. Душе, конечно, нужен голос, чтобы сказать о 
помыслах своих; а совершенному уму для выражения тех смыслов, какие 
есть в нем (ὧν ἔχει δυνάμεων), ничего не нужно, так что и этой отличительной 
чертой беседы не пользуется он совсем, но несказанно сообщает смысл, ко-
торый хочет донести.  

Но кто же при животочивом этом Слове (τῷ ζωηρρύτῳ λόγῳ) сидит и пре-
бывает и в тесной близости в беседы с ним вступает? Кто же другой, если не 
те, кто выход в бытие в первую очередь и непосредственно обрел, как их ни 
называй: пусть Херувимы, Силы, Власти и Начальства — «служебные всё 
духи, ради служения отосланные к тем, кто унаследовать имеет Царство»8. 
Все те, кто дивно приобщен не только к прочим чудесам, но даже к имени 
его9. Нет в боге зависти: своих величий для тех, кто ими хочет быть отмечен, 
он не жалеет. Если он даже людям дарит это имя и хочет, чтобы существа не-
долговечные, подверженные смерти были как боги, и распекает их за нечув-
ствительность к такому дару — они же всё по-человечьи умирают и отпа-
дают от небесных сводов10, то разве может быть в нем зависть по отношению 
к природам, которые вокруг него? А значит, серафический, архангельский и 
ангельский весь род, и всякий, если есть еще, иной чин, именем известный 
либо неназванный, во славе истый, сидят при величайшем боге и собеседуют 
с ним — внове беседа эта: каждый дает отчет в той службе, которая поручена 
ему, и получает от того в ответ провидческую силу11.  

Но что поистине такое приемлющий их «золотой помост»12? Мы это как 
угодно можем называть — или «закрайним небом», «всецелой сущностью 
эфирной и природой», «вместилищем умны́м», или еще каким названием 
возвышенным и дивным. На мой взгляд, это безразлично: божественные 

                                                 
7 В тексте три лакуны из-за повреждения нижнего левого угла рукописи (Parisinus 

gr. 1182, fol. 64v), первую из которых заполняет К. Сафа (Sathas 1875: 212), вторую Дж.М. 
Даффи (Duffy 1992: 150), а третью (ок. 14 знаков по Даффи) попробуем прочитать как-
то так: φωνὴν μὲν γὰρ οὐ προΐεται [βροτοῖς δι’ ἣν] κεχαρακτήρισται παρ’ αὐτοῖς λόγος. 

8 Ср. Евр. 1:14. 
9 Подразумевается компонент אֵל ‘бог’ в именах ангелов (а по ним и людей). 
10 Ср. Пс. 81:6–7 («Я сказал: вы — боги, и сыны Всевышнего — все вы; Но вы 

умрете, как человеки, и падете»), а также Ин. 10:33–36. 
11 «Беседа эта внове» (καινοπρεπῆ τινα πρὸς αὐτὸν τὴν ὁμιλίαν ποιεῖται) в сравнении с 

той, которую ведут гомеровские боги. «Провидческая сила» (προνοητικὴ δύναμις) 
определенно связана с «вестнической» — посреднической — ролью ангелов. 

12 См. прим. 5 выше. 



Аллегории Михаила Пселла  

 

452 

вещи очень далеки от всех красот земной юдоли, но если умозрением (εἰς δὲ 
νόησιν) их воспринять, какое-то подобие они нам могут дать собственной 
сущности того, чему дивимся. Постольку золоту уподобляется та сила, кото-
рая поддерживает эти существа.  

Всего прекраснее на свете — это беседа с богом и сообщение (διάδοσις) 
умно́е с ним, которым могут наслаждаться в чистоте божественные эти су-
щества: вот почему поэт беседу эту роскошному уподобляет пиру. А отличи-
тельные пиршества черты — обыкновенного, конечно, — это псиктиры и 
кратеры, чаши и кружки и кувшины, кубки и, может быть, Фирикловы со-
суды, и прочая разного рода утварь для случаев подобных13. Впрочем, на этом 
пире — божественном, но по-простому — закуски Зевс гостям не предла-
гает, а привлекает к делу Гебу — нектара им побольше подливать, чтобы те, 
можно так сказать, упились.  

Но кто такая Геба? Позвольте мне немного порассуждать об этом, начав 
издалека. С научной точки зрения (παρὰ τῷ ἐπιστημονικῷ λόγῳ) нам надо по-
нимать ее двояко — как сущность и как становление (οὐσία καὶ γένεσις), и если 
сущность неподвижна, то становление идет вперед, не отклоняясь никуда, не 
возвращаясь, но протекая по прямой; поэтому и Геба скоротечна и ограни-
чена собой, однако сущность у нее бессмертна и даже больше — неизменна: 
не знает ни расцвета (ἡβῶσα), ни возрастания она, ни спада, но остается при 
себе самой без всяких перемен или движенья. Определив это, теперь давайте 
к нашей теме мы это рассуждение приблизим. Природа бога бестелесна, не 
становлением приходит в бытие, и становление над ней не властно: она есть 
просто сущность, чиста и непременна. И чтобы бога показать не знающим 
ни роста, ни старенья, но главное — в полном цвету и силе, — поэт и выбрал 
Гебу кравчей. Она сама есть юность — приятнейший из наших возрастов и 
самый пылкий, и прелести исполнен — как и ее самой природа; Геба поис-
тине и вечно — в цветении (ἡβῶσα) и полнится нектаром, и всё равно ей не 
хватает никогда: ведь если кто приложится нектара, то жажду тот глоток, ко-
нечно, утоляет — но сразу пуще прежней другую распаляет.  

Так что вполне уместно у поэта нектар богам разносит Геба. А те — разве 
они могли бы исполненными быть всех благ, когда бы не были действи-

                                                 
13 О «Фирикловых сосудах» и другой пиршественной утвари см. Гараджа 2025b: 

368, n. 6; «кружками» (πρόχοοι) черпали из кратера вино, смешанное с водою, чтобы 
разлить по кубкам, а «кувшином» (ὑδρορρόα) наливали в кратер воду (это слово отме-
чается как неологизм Пселла — точнее, как старый термин, используемый в новом 
значении, см. Renauld 1920: 117 и 153). 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 453 

тельно юны (ὡς ἀληθῶς ἥβασκον) и силой пылкою не обладали для причаще-
ния (πρὸς τὴν μέθεξιν) им всем? Вкушение нектара есть не что иное, как при-
общение вещам самым божественным, чудесным, превосходным14. Поистине 
нектар есть единение и различение (διάκρισις) трех Лиц, есть слово про-
мысла, слово суда (τῆς κρίσεως), которым вечно наслаждаются все те, кто ря-
дом с божеством стоит, точнее говоря — сидит при нем, устроившись на ло-
жах и сиденьях, на царских тронах в горнем мире. И они «чествуют друг 
друга» — ведь такова благожелательность божеств: они не только величай-
шие доводят чудеса нижестоящим существам, но и заботятся не хуже и о том, 
чтобы малейшие до бога донести [в ответ]15.  

Что удивительного в том, что мы отдариваем бога за то, что полу[чаем] и 
имеем [от него]?16 И что же это за дары? А вот что: жертва чистая, дух усып-
ления и сокру[шения, нака]занное вожделение17, и норов, разумом обуздан-
ный, и напряженная работа над собой, и укрощение себя страданием (τὴν 
πρακτικὴν ἅπασαν συντονίαν καὶ κακοπάθειαν). И что же? «Чествуют боги друг 
друга, на город троянцев взирая»18. Но мы-то никогда не сможем одновре-
менно к богу устремляться и здешних дел не отпускать, поскольку ум у нас 
не точный (οὐ γάρ ἐσμεν ἀκριβὴς νοῦς), но в тело заключен, и потому мы разры-
ваемся всегда: когда к вещам небесным прилежим, то скоро забываем о зем-
ных, ну а привязываясь к дольним, мы отдаляемся от горних. А для бо-
жеств — для них возможно в обоих направлениях склоняться сразу: от бога 
в управление земное получив, они и управляются со здешними вещами, но 
без отрыва от божественных при этом.  

Вот философский замысел поэта, откуда и выводит он пирующих в гостях 
у бога, одновременно и нектар вкушающих, и озабоченных судьбою Трои 
(τὴν Τροίαν προνοητικῶς περιέποντας). И город этот наш поэт берет как символ 
политии всей земли: ведь Троя есть не что иное, как состояние, в какое по-
гружен весь мир, где красоту умну́ю презирают, за чувственной гоняются 
зато и пресловутой красотой Елены, которая, однако, волшебна и поддельна 

                                                 
14 Ср. Pl. Prm. 131a–132d о «приобщении» (μετάληψις) и «причащении» (μέθεξις). 
15 Конъектура μεταδιδόασιν вместо καταδιδόασιν (переводим «доводят») и заполне-

ние лакуны ἀντίδοσιν vel οἷον ἀντίδοσιν (переводим «в ответ») предложены Л.Г. Весте-
ринком. 

16 Заполнение лакуны ὧν πα[παρ’ αὐτοῦ λαγχά]νομεν τε καὶ ἔχομεν предложено Дж.М. 
Даффи (Duffy 1992: 152). 

17 Ср. Пс. 50:19 et Рим. 11:8. Заполнение лакуны συντετριμ[μένον, ἐπι]θυμίαν 
κεκολασμένην предложено К. Сафой (Sathas 1875: 214). 

18 Il. 4.4 в комбинированном пер. Н.И. Гнедича и В.В. Вересаева. 



Аллегории Михаила Пселла  

 

454 

(γοητεῦον καὶ ἐπιποίητον)19. И за такой-то морок затеяна война, и пали стены, и 
упала честь, и город силой взят и полонен, как только Гектор отнят у него, 
иначе говоря ум-содержатель (τοῦ ἐχέτορος νοῦ)20, поскольку всё пропало с его 
смертью, до основания истреблено. Не что другое град тот захватило, как де-
ревянный конь — то есть часть норовистая и ржущая души, и неразумная 
всецело, — которого в ночи в наш град благословенный вводят сидящие под 
ним, пока мы сами мглой страстей укрыты совершенно: тогда и запускают 
против нас все ухищрения свои те демоны, которые враждебны нам.  

Такой вот миф — и вот как переделывать ложь в истину пристало. И если 
у нас будет наготове по аллегории на каждый, тогда вам будет очень просто 
не только сладким словом, как для питья пригодною водою, горечь соленых 
отмывать (οὐ τῷ ποτίμῳ μόνον λόγῳ τοὺς ἁλμυροὺς ἀποκλύσαιτε), но даже претво-
рять горечь соленых в сладость питьевой воды21.  
 
 

О золотой цепи у Гомера22 
 
С Гомера так-то взятки гладки, поскольку, цепь златую выводя в повествова-
нии своем, в пределах мифа остается он. А вы всё донимаете меня, допыты-
ваясь, что́ же там творится — над небом, наверху, и снизу, под землей23. Один 
из вас интересуется о том, что́ там за цепь такая золотая, другой — о подви-
сании (αἰώραν) на ней, каждый, как штык, — о той или иной особенности 
мифа, и скопом всем желанием горите в нем докопаться досконально до 
всего. Я же робею от запросов ваших, и главным образом мне страшно от 
того, что вы хотите, чтобы я не только в манере эллинской иносказал миф 
эллинский, но также в наши догмы перевел их тайный, несказанный смысл. 

                                                 
19 Van Kasteel 2012: 840, n. 11 обращает внимание на обсуждение чувственной и но-

этической красоты Елены в комментарии Гермия на платоновский «Федр» (In Phdr. 
76–78 Couvreur): в частности, ее имя этимологизируется здесь как ἑλενόη ‘уловляю-
щая ум’ (ibid. 77.27). 

20 Имя Ἕκτωρ (букв. ‘держатель’) толкуется придуманным ἐχέτωρ в Суде (ε 683 Ad-
ler); согласно схолиям к Ликофрону ἕκτορες = ἐχέτορες = ἄγκυραι (Σ 100 Leone). 

21 Ср. «страстно желаю смыть с себя чистою речью соленую морскую горечь, за-
полнившую слух (ἐπιθυμῶ ποτίμῳ λόγῳ οἷον ἁλμυρὰν ἀκοὴν ἀποκλύσασθαι)» (Pl. Phdr. 
243d4–5, пер. А.Н. Егунова с изменениями), а также Op. 46.12 и 47.10–12 Duffy. 

22 Op. 46, Duffy 1992: 164–168: Περὶ τῆς χρυσῆς ἁλύσεως τῆς παρ’ Ὁμήρῳ. 
23 Ср. Pl. Ap. 19b4–5: «Сократ преступает закон, тщетно испытуя (περιεργάζεται) то, 

что под землею, и то, что в небесах» (пер. М.С. Соловьева). 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 455 

Ну что ж, если угодно, сначала мы по-эллински, как у рапсодов, продеклами-
руем тот миф и, как положено, иносказательно его изобразим, но после слад-
кою водой учений наших их горькую омоем соль24.  

Так вот, их Зевс, желая испытать других богов, и говорит им так: «вот, если 
с неба золотую цепь спущу, вы же на ней повиснете всем скопом, я ее с вами 
вместе запросто к себе перетяну, вам же ее к себе не притянуть никак; а по-
сле, в вышину увлекши всех вас, богов равно мужских и женских, я эту цепь 
к какой ни захочу вершине горной привяжу, оставив вас без привязи бол-
таться»25. Вот так Зевс свысока надмит, поскольку вышний прочих он бо-
гов — или поскольку Крона сын.  

Об этом месте я бы так сказал: поэт, к тайносказаниям орфическим доста-
точно причастный, не преподносит суть здесь в неприкрытом виде, как во-
обще в заводе у него, но, калом мифа обернув сперва — как кто-то с Зевсом 
сделал до него, — до слушателей так ее доносит26. Поэтому вам не получится 
вкусить ее, пока я оболочку эту не сниму, точно как кожу с жертвенных жи-
вотных: тогда уже предложенное вам быстро покажется съедобным.  

И этот Зевс, конечно, не планета, идущая за Кроном вслед27, и не планеты 
Крона порожденье, но тот, кого творцом всего у эллинов выводят. Да, это 
Крон его родил, но есть Единое еще — родитель самый изначальный. Его из 
эллинов те, кто в вопросах богословских сведущ, считают первым нерожден-
ным сущим — оторванным от множества Единым, откуда, полагают, ум ро-
дится; последний, от Единого питаем напрямую, поэтому и назван Кроном, 
то есть умом насыщенным (κεκορεσμένον νοῦν) и полным в высшей мере. А от 
ума уже творца выводят, за миропорождение в ответе, кого Дзеном (Ζῆνα) и 
Дием (Δία) называют: Дием — поскольку он причина существования всего и 
потому, что совокупность сущих проникает (διὰ πάντων τῶν ὄντων φοιτᾷ), Дзе-

                                                 
24 Пселл жонглирует двумя словами для «цепи»: ἅλυσις (так в заголовке) и более 

архаичным σειρή; ἅλυσις перекликается с «солью» (ἅλς) языческого толкования. 
25 Пселлова парафраза Hom. Il. 8.18–27 — это именно «пересказ» гомеровского 

текста, даже лексически весьма далекий от оригинала. 
26 Имеются в виду пародийные строки Памфа — полулегендарного догомеров-

ского поэта (ср. Paus. 8.37.9, 9.27.2, etc.), изобретателя ламп (Plu. fr. 62 Sandbach): 
«Зевс, из богов величайший, славнейший, пометом покрытый (εἰλυμένε κόπρῳ) / Раз-
ного рода животных — овец, лошадей, также мулов» (apud Philostr. Her. 25.8 = 848 F 
Bernabé). 

27 То есть планеты Юпитер и Сатурн. 



Аллегории Михаила Пселла  

 

456

ном — поскольку он привносит для живущих движения и перемены все, ка-
кие существам живым присущи28. За Зевсом следуют у них и остальные по-
коления божественных существ: тут боги и богини, тут ангелы и ангелицы, и 
демоны и демоницы, герои, наконец, и героини. Все эти имена много ис-
пользует платоник Ямвлих, так же как Прокл, в учениях его преемник; ко-
нечно, и Порфирий тоже не раз употребляет именования такого рода, но 
наперед других мы обнаруживаем их у Юлианов — тех, что при Марке жили 
императоре: ведь двое было их, старший и младший Юлианы. О младшем 
только коротко скажу — какую чепуху о нем снова и снова повторяют. Будто 
отец, пред тем как породить его, у Вседержителя для сына испросил архан-
гельскую душу за основу, а породив, с богами всеми свел, как и с душой Пла-
тона, что в сообщении всегда (συνδιαγούσῃ) и с Аполлоном, и с Гермесом, и 
душу эту прозревал при помощи священного искусства, и узнавал всё, что ни 
пожелает, от нее29.  

Такой вот миф об этих Юлианах. Но что же Зевс-творец? Распределив бо-
гов на первых и вторых по рангу, он им согласие затем внушил, соединив той 
золотою цепью: ведь цепь взаимного сплетения и сочетания есть символ. Вот 
так то, что вторично, к первичному цепляется надежно, к вторичному — то, 
что на третьем месте, и точно так же дальше по порядку, основа же всего — 
первоначало, которым Зевса эллины считают. Конечно, сущности, от пер-
вого зависимые бога и связанные с ним, не могут силой вниз его к себе стя-
нуть, он же легко их всех к себе наверх притянет. Ведь худшее обращено к 

                                                 
28 Ср. Op. 43.29–34 Duffy (Гараджа 2025a: 1209 и n. 3). 
29 Отметим, как Пселл подчеркивает половое различие языческих божеств (ср. 

Гараджа 2024a: 380–381 и n. 52). Ἀγγελίς ‘ангелица’ — неологизм Пселла, построен-
ный по образцу δαιμονίς; ἀγγελίς в комментарии к Порфириеву «Введению» Пс.-Элия 
в издании А. Буссе (In Porph. 40.20 Busse) применительно к вестнице богов Ириде — 
по-видимому, неверно принятое чтение вместо ἄγγελος; δαιμονίς встречается у 
Прокла (In Ti. 1.47.16, 50.18; In R. 247.21 Kroll) и Гермия (In Phdr. 55.11); у последнего 
находим (ibid.), кроме того, апеллатив ἡρωίσσα (против ἡρωίνη у Пселла); ср. также 
ἄγγελος — прозвание Артемиды на Сицилии (Hsch. s.v.). Впрочем, рассуждая о тер-
минологии неоплатоников (иначе говоря «халдеев», в отличие от «эллинов» — про-
сто язычников), Пселл имеет в виду не только упомянутых последними разнополых 
богов, ангелов, демонов и героев, но, конечно, и ключевую триаду Единое – ум – тво-
рец. О старшем и младшем Юлианах, «Халдее» и «Теурге» — предполагаемом ав-
торе «Халдейских оракулов», чей расцвет приурочивался к правлению Марка Авре-
лия (161–180), — см. Гараджа 2024b: 389–390. 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 457 

тому, что лучше, а лучшее к тому, что хуже, — нет, пока самим собою оста-
ется. Вот так и тело тянется к душе, душа — к уму, ум — к богу, ввысь, и ни-
чего к тому, что ниже, не стремится.  

Дойдя до этой вехи в своем слове, я на одном из положений Порфирия 
хочу остановиться, которое пока что обсудить не довелось. А именно, он го-
ворит, об умопостигаемых вещей починах рассуждая: «из порождающих 
одни совсем не обращаются к тому, что порождают; другие обращаться могут 
и к порождениям своим, но также и к самим себе; третьи же только к порож-
дениям и могут, к самим себе — не выпадает»30. Этому месту до сих пор вни-
мания не уделялось, но я охотно свои мысли на этот счет вам изложу. Ука-
занные три разряда Порфирия, я думаю, слагаются в триаду — души, ума и, 
наконец, природы. А именно, ум, душу породив, не поворачивает к ней; душа 
становится разумна (ἔννους) тогда, когда не ум к душе, а та потянется к уму. 
Природа — та к телам обращена и управляет ими, но возвращения к себе не 
совершает, поскольку у нее отдельная от тела сущность, хотя с телами вместе 
она и умирает. Душа, пока свое достоинство хранит, не склонна поворачи-
вать к телам, но в страшных обстоятельствах, бывает, внимание к ним всё же 
проявляет. Итак, ум обращен лишь на себя, природа — на другое вечно, 
душа — и на себя, и на другое.  

Но, собственно, о чем мы говорили? О том, что Зевс богов всех притянуть 
способен, а те его к себе — никак. Отсюда явствует, что всё, что следом за 
первоначалом, цепляется к нему и вверх восходит, оно же к сущностям, иду-
щим следом, не обратится никогда. Но раз вторичные возводятся к первич-
ным, то почему цепь крепится к некой вершине неба, а возведенные болта-
ются меж небом и землей? Первоначало сущих — пускай философы его и 
представляют скрепою целого и как бы высшей точкой всего состава — вто-
ричное настолько превосходит, что даже не касается его, ни с чем не связано 
и от всего в отрыве. А цепь Зевс прикрепляет к богу, который первый вслед 
за ним и, выдаваясь над другими, поэтому и назван «небом».  

Вот так иносказательно я этот миф толкую. Платон же в «Теэтете», стара-
ясь показать движение как животворное начало (ζωογόνος), приводит «в до-

                                                 
30 Парафраза Porph. Sent. 13. Соотношение между «порождающими» (τὰ γεννῶντα) 

и «порождаемыми» (τὰ γεννήματα), то есть причинами и эманациями, описывается у 
неоплатоников исходя из концепции «обращения» (ἐπιστροφή), подразумевающего 
и возвращение причины к самой себе через эманацию, и нацеленность причины на 
определенную эманацию, то есть внимание (ἐπιμέλεια) или стремление (ὄρεξις) к ней. 
Ср. Procl. Inst., особенно 31 и 34. Кроме того, ἐπιστροφή — как и conversio, латинский 
перевод данного термина, — могло обозначать и обращение в религиозном смысле. 



Аллегории Михаила Пселла  

 

458 

вершение», как сам он говорит, своих слов тот же самый миф, иносказа-
тельно толкуя ту золотую цепь как солнце: «покуда движется и кружится оно, 
всё остается на своих местах и всё в порядке, но если встанет вдруг когда-
либо как связанное тело (ὥσπερ σῶμα δεθέν), тогда всё опрокинется и, можно 
так сказать, вверх дном перевернется»31.  

Пусть и хотелось бы на этом месте мне рассуждение свое остановить, но 
вы, я в этом убежден, меня заставите продолжить и остальное изложить — 
иносказательно истолковав тот миф уже под наши собственные догмы. Наш 
бог один — един и различен: единый в сущности своей, в трех Лицах несли-
янный. Один он вечен, и нет ничего его превыше. Таков наш бог, бог сущий, 
он же тот, кто умопостигаемого мира и чувственного строй установил. Он 
отделил их друг от друга в согласии с особою природой, присущей каждому 
порядку, но и связал между собою вместе, так чтобы ангелы наведывались к 
людям32, а люди, если пожелают, могли бы в ангелов других преображаться, 
однако не за счет того, что принимают их природу, но ангельского сделав-
шись величия достойны. Такая вот меж ними связь и может называться це-
пью, поскольку это то, чем мы друг с другом переплетены; а золотою потому, 
что светло и блестяще переплетение такое33 и ничего сокрытого в нем нет, и 
потому еще, что через сопричастность к первичному златоподобному по-
рядку становимся мы сами золотыми.  

Начало цепи есть богоначало сверхначально (ἡ ὑπεράρχιος θεαρχία)34. То, 
что оно нас тянет вверх, а мы его к себе не можем, истолковать возможно в 
следующем смысле: не досягаем (χωρητός) бог ни для кого из сущих, и никому 
его к себе не притянуть, настолько он всего превыше; ведь тот, кто наперед 
всего творения в самом себе определения (λόγους) имеет сотворяемых ве-
щей, легко вместит их все в себя. Или еще: из человеколюбия воздвигшись в 
средоточии всего, как говорится у Платона, он образцом для подражания 
себя поставил перед нами, чтобы к себе нас привлекать35, а привлеченных в 

                                                 
31 Парафраза Pl. Tht. 153cd. 
32 Глагол φοιτάω использовался и в смысле полового общения, ср. Быт. 6:1–4 о 

«вхождении» ангелов к дочерям человеческим. 
33 Использовано несколько нарочитое διαπλοκή вместо привычного (в том числе 

у Платона) συμπλοκή. 
34 Ср. Dion. Ar. CH 121a и DN 589c. 
35 Вероятно, здесь просто общая отсылка к платоновской теории подражания 

(μίμησις). Сомнительна связь с Pl. Cri. 121bc, где действительно говорится о «средото-
чии всего», но имеется в виду место, куда собирает богов Зевс, озабоченный упадком 
рода человеческого, но планируя его наказание. 



А. В. Гараджа /  ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 459 

воздухе болтаться оставляет, цепь закрепив в другом каком-то месте, по-
скольку из рожденных ни одна природа с богом сблизиться не может. Даже 
избавившись от груза тела, мы в воздухе трудиться устаем, подвешены среди 
простора. Стараясь уподобиться творцу, крылами ангелы и херувимы бьют, 
но ну совсем никак приблизиться не могут, поскольку цепь, ведущая к нему, 
скрывается где-то еще, так что по ней неисполнимо по воздуху взлететь до 
самого́.  

Вот видите, как далеко завел нас этот миф? Вы скажете, конечно, что ско-
рее вы истолкуете его в орфическом ключе и докопаетесь до подлинного 
смысла (τὴν τῆς γονιμότητος δύναμιν). Но я вам так скажу на это: как бы то ни 
было, когда бы оболочку мифа я вам не разорвал36, отшелушив съедобную в 
нем часть, вы впроголодь отсюда разошлись бы.  

 
БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 

 
CPG 1 = Corpus Paroemiographorum Graecorum. Ediderunt E.L. a Leutsch et F.G. Schnei-

dewin. Tomus 1: Zenobius. Diogenianus. Plutarchus. Gregorius Cyprius. Cum Appen-
dice proverbiorum. Gottingae: apud Vandenhoeck et Ruprecht, 1839. 

Duffy, J.M., ed. (1992) Michaelis Pselli philosophica minora. Vol. 1: Opuscula logica, physica, 
allegorica, alia. Stutgardiae et Lipsiae: in aedibus B.G. Teubneri. 

Гараджа, А.В., пер. (2024a) “«Тимофей, или О демонах» Михаила Пселла (перевод и 
комментарии)”, Платоновские исследования 20.1: 356–389. 

Гараджа, А.В., пер. (2024b) “«Толкование Халдейских оракулов» Михаила Пселла 
(перевод и комментарии)”, Платоновские исследования 21.2: 388–417. 

Гараджа, А.В., пер. (2025a) “Аллегории Михаила Пселла I (перевод и комментарии)”, 
ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.2: 1204–1224. 

Гараджа, А.В., пер. (2025b) “Михаил Пселл: игры ума (перевод и комментарии)”, Пла-
тоновские исследования 23.2: 364–384. 

Garadja, A., tr. (2024a) “Michael Psellus’ Timotheus, or On demons’ (A Translation and 
Notes)”, Platonic Investigations 20.1: 356–389. (In Russian.) 

Garadja, A., tr. (2024b) “Michael Psellus’ Commentary on the Chaldaean Oracles (A Trans-
lation and Notes)”, Platonic Investigations 21.2: 399–417. (In Russian.) 

Garadja, A., tr. (2025a) “Michael Psellus’ Allegories I (A Translation and Notes)”, ΣΧΟΛΗ 
(Schole) 19.2: 1204–1224. (In Russian.) 

Garadja, A., tr. (2025b) “Michael Psellus’ lusus ingenii (A Translation and Notes)”, Platonic 
Investigations 23.2: 364–384. (In Russian.) 

Renauld, É. (1920) Lexique choisi de Psellos. Contribution à la lexicographie byzantine. Paris: 
Librairie Auguste Picard. 

                                                 
36 Пселл выполняет данное в начале речи обещание. О «разрывании оболочек» 

мифа ср. еще Op. 44.7–9 и 12–13 Duffy (Гараджа 2025a: 1214). 



Аллегории Михаила Пселла  

 

460

Sathas, C. (1875) “Sur les commentaires byzantins relatifs aux comédies de Ménandre, aux 
poèmes d’Homère, etc. Notice et textes grecs inédits”, Annuaire de l’Association 
pour l’encouragement des études grecques en France 9: 187–222. 

Van Kasteel, H. (2012) Questions homériques. Physique et métaphysique chez Homère. 
Éditions Beya. 

 
 


