
 

ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026)                                                                                   © С. С. Демина, 2026 
classics.nsu.ru/schole                                               DOI: 10.25205/1995-4328-2026-20-1-385-394 

 
FATA, FORTUNA, БОГИ И СВОБОДА ВОЛИ  

В ТРАГЕДИЯХ СЕНЕКИ 
 
 
 

С. С. ДЕМИНА 
Владимирский государственный университет  

имени А. Г. и Н. Г. Столетовых 
ist-drev@yandex.ru

 
SVETLANA DEMINA 

Vladimir State University named after Alexander and Nikolay Stoletovs 
FATA, FORTUNA, GODS, AND FREE WILL IN SENECA’S TRAGEDIES 

ABSTRACT. This article investigates Seneca’s thoughts about fate (fata), fortune (fortuna), 
gods, and free will based on the analysis of his tragedies. In all his plays and philosophical 
works, this Roman author writes about the power of fata, fortuna and the gods, about the 
predestination of the course of events, and about the necessity to evince humility and 
honor the gods. However, in the tragedies, written in the 40s – 50s, the personages blame 
fata, fortuna, and the gods, who can feel emotions (hatred, anger, vexation) and harm mor-
tals, for their misfortunes. This contradicts Seneca’s Stoic views. The ideas about fata, for-
tuna, gods, and free will, presented in dramas of 60s, are more similar to his thoughts, de-
clared in the philosophical works. 

KEYWORDS: Ancient Rome, Seneca, tragedies, Stoicism, fata, fortuna, gods, free will, Roman 
religion.

 
Вопрос о том, в какой степени решения и поступки человека носят самостоя-
тельный характер, а в какой мере они предопределены судьбой и/или бо-
гами, был одним из важнейших для римского стоика I в. н. э. Сенеки Млад-
шего. Как известно, его творческое наследие состоит из теоретических 
сочинений, в которых изложены его философские взгляды, и драматических 
произведений. С XIX в. по настоящее время ученые спорят о том, были ли тра-
гедии Сенеки представлены на сцене широкой публике, предназначались ли 
они для показа в частном театре или для декламации перед небольшим коли-
чеством слушателей1. 

                                                 
1 См.: Grant 1999, 31–32; Grimal 2004, 173; Fantham 2005, 116, 123; Bexley 2015, 790–791; 

Braund 2016, 27, 29; Bernstein 2017, 100; Slaney 2019, 24–25. 



Fata, fortuna, боги и свобода воли в трагедиях Сенеки  

 

386

В теоретических сочинениях этого мыслителя обнаруживается частичное 
совпадение смыслов терминов «fatum» и «fortuna», показаны власть судьбы 
над смертными, установленная божеством, и наличие у каждого человека 
свободной воли, проявляющейся в ситуациях выбора между добродетелью и 
пороком2. Свою точку зрения он противопоставлял мнению оппонентов, ко-
торые утверждали, что все предопределено судьбой-fatum, и тем самым пол-
ностью отвергали свободу воли (см.: Nat. quest. II. 35–38). В этой связи возни-
кает вопрос о том, отражают ли трагедии Сенеки его представления о 
предопределенности событий и имеющейся у человека свободе выбора 
между добродетелью и пороком. Его постановка обусловлена существующей 
уже давно научной дискуссией о степени соответствия идей, отраженных в 
его пьесах, его же собственным стоическим взглядам, изложенным в теоре-
тических сочинениях. Многие исследователи отмечают философский харак-
тер драматических произведений этого римского автора3. Однако некоторые 
специалисты считают, что в трагедиях он подвергает стоическое учение со-
мнению, проверке, пытается оспорить его постулаты4, противоречит своим 
же идеям, высказанным в теоретических сочинениях5, особенно при харак-
теристике богов6.  

Вопрос о степени предопределенности поступков персонажей трагедий 
Сенеки рассматривается исследователями, как правило, на материале какой-
то одной пьесы. Так, анализируя трагедию «Эдип», Ж.-П. Айгон отмечает, что 
главный герой сам ответственен за свои поступки, поскольку поддался влия-
нию страстей, а судьба (fatum), управляющая мировым порядком, не пред-
определяет выбор, который делает человек, оказавшись в сложной ситуации, 
а устанавливает связи между причинами и последствиями действий, поэтому 
нужно не бояться судьбы, а принять ее7. По мнению С. Браунд, в «Эдипе» про-
являются могущество и неумолимость судьбы, а также тщетность попыток 
смертного оказать ей сопротивление8. К. Дж. Фрейкс обращает внимание на 
то, что в «Агамемноне» и «Федре» Сенека показывает власть судьбы (fortuna), 
способной возвысить и опустить любого человека, управляя всеми делами 

                                                 
2 Подробнее см.: Демина 2024, 8–10. 
3 Schiesaro 2003, 243, 252; Allendorf 2013, 140; Aygon 2014, 13, 29; Mader 2014, 127, 157; 

Braund 2016, 38, 52, 81; Trinacty 2016, 16, 19–20; Пичугина 2018, 229, 232, 241. 
4 Star 2015, 251, 253; Star 2016, 38, 40–42, 53; Slaney 2019, 79. 
5 Санженаков 2019, 246, 254. 
6 См.: Fischer 2008, 4; Bernstein 2017, 91. 
7 Aygon 2015, 274–276, 282. 
8 Braund 2016, 38, 81. 



С. С.  Демина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 387 

смертных9. К. Стар и В. К. Пичугина указывают на готовность Медеи проти-
востоять обстоятельствам, фортуне, при этом Ясон, по словам В. К. Пичуги-
ной, «легко смиряется с судьбой»10. С. Е. Фишер считает, что Медея и Атрей 
осознанно решились на преступления, поэтому они сами виновны11. В траге-
дии «Геркулес в безумье» Юнона, с точки зрения этой исследовательницы, 
не изображается как одно из олимпийских божеств, но она выполняет функ-
цию капризной фортуны, с которой главный герой должен бороться12. 
Н. В. Бернштейн полагает, что эта борьба и страдания Геркулеса позволили 
Сенеке показать стойкость, которую мудрецы должны проявлять, сталкива-
ясь с различными испытаниями, посланными судьбой13. В «Федре», по мне-
нию С. Е. Фишер, смерть Ипполита изображена как божественное вмеша-
тельство, однако виновны в случившемся все же сами люди14. 
Жертвоприношения Астианакса и Поликсены, рассматриваемые в «Троян-
ках», хотя и требовались роком (fata), религиозного смысла, с точки зрения 
этой исследовательницы, не имели15. Прологи в «Агамемноне» и «Фиесте», 
как пишет С. Е. Фишер, выражают детерминистический характер событий16.  

Таким образом, можно констатировать, что научный интерес к проблеме 
степени влияния высших сил (fata, fortuna, богов) на поведение персонажей 
Сенеки является весьма устойчивым, однако попытка сопоставить сведения 
всех его трагедий по этому вопросу не предпринималась, чему и будет посвя-
щена данная статья.  

Хотя точная датировка трагедий Сенеки невозможна, однако в современ-
ной науке общепринятым является их деление на три группы. К первой отно-
сят пьесы «Агамемнон», «Федра» и «Эдип», написанные между 41 и 49 гг. (или 
между 41 и 54 гг.)17. Вторая группа включает драмы «Троянки», «Медея» и «Гер-
кулес в безумье», предположительно созданные до (или около) 54 г.18 Трагедии 
«Фиест» и «Финикиянки», составляющие третью группу, принято считать 
поздними произведениями Сенеки; время их создания относят к 60-м гг.19 

                                                 
9 Frakes 1988, 16.  
10 Star 2016, 41; Пичугина 2018, 229. 
11 Fischer 2008, 268.  
12 Fischer 2008, 267. 
13 Bernstein 2017, 92–93. 
14 Fischer 2008, 267. 
15 Fischer 2008, 268. 
16 Fischer 2008, 268. 
17 Fantham 2005, 123; Marshall 2014, 37–38; Star 2015, 249. 
18 Fantham 2005, 123; Marshall 2014, 39; Star 2015, 249. 
19 Fantham 2005, 123; Marshall 2014, 39–40; Star 2015, 249. 



Fata, fortuna, боги и свобода воли в трагедиях Сенеки  

 

388 

Драмы «Геркулес на Эте» и «Октавия» были написаны уже после смерти этого 
римского автора в подражание его пьесам20, поэтому в данной статье анализи-
роваться не будут. 

Сравнение трагедий Сенеки на терминологическом уровне позволяет вы-
явить их сходство. Во-первых, термин, означающий «судьбу», «рок», употреб-
ляется во множественном числе («fata») значительно чаще, чем в единствен-
ном («fatum»). В некоторых случаях его можно перевести словом «смерть» 
(см.: Agam. 38; Oed. 72, 787; Troad. 390; Med. 1000; Herc. 612). Однако ситуации 
такого словоупотребления встречаются лишь в трагедиях первой и второй 
групп, созданных в 40-е – 50-е гг.; в то время как в драмах 60-х гг. они не об-
наружены. Во-вторых, необходимо отметить, что термин «fortuna» во всех 
пьесах употребляется только в единственном числе. Как и у других древне-
римских авторов, у Сенеки он многозначен: это «судьба», «участь», «случай», 
«удача» (если речь идет о благоприятном случае). В-третьих, при характери-
стике всех высших сил в его трагедиях преобладает отрицательная коннота-
ция. Судьба-fata – ужасная (dira: Agam. 230; Phaed. 1271), жалкая (ignaua: Agam. 
518; miseranda: Troad. 1056), злобная (saeua: Oed. 125; Troad. 1056; Thyest. 934), 
нечестивая (impia: Oed. 1046), жестокая (violenta: Oed. 1059; dura: Troad. 1056; 
Med. 431), несправедливая (iniqua: Troad. 986), суровая (horrida: Troad. 1056), 
печальная (tristia: Phoen. 244). Фортуна – жесточайшая (ultima: Agam. 146), 
сомнительная (dubia: Agam. 146), надменная (superba: Agam. 247), очень 
тревожная (nimis sollicita: Oed. 674–675), злобная (saeua: Oed. 786), слепая 
(caeca: Phaed. 980), ветреная (leuis: Med. 219), убогая (sordida: Herc. 200), 
несправедливая (iniqua: Herc. 325), завистливая (inuida: Herc. 524), 
сомнительная (dubia: Thyest. 33), злая (mala: Thyest. 454). В качестве редких 
исключений можно назвать несколько эпитетов фортуны, имеющих положи-
тельную окраску: счастливая (beata: Oed. 693), добрая (bona: Thyest. 454), бла-
гоприятная (felix: Thyest. 940). В негативном ключе характеризуются в пьесах 
и боги: они злобные (saeui: Agam. 230), мрачные (tristes: Herc. 611), Юпитер – 
гневный (iratus: Agam. 528) и несправедливый (iniquus: Agam. 594), Феб – лжи-
вый (mendax: Oed. 1046), Марс – колеблющийся, переменчивый (incertus: 
Phoen. 626). Негативный характер эпитетов судьбы-fata, фортуны и богов 
можно объяснить жанром трагедии, ориентированным на пробуждение у чи-
тателя (или зрителя, если допустить, что пьесы Сенеки предназначались для 
постановки на сцене) чувств негодования, сострадания, печали.    

Рассмотрим общие и отличительные черты трагедий на мировоззренче-
ском уровне.  

                                                 
20 Fantham 2005, 116, 123–124; Star 2015, 255; Braund 2016, 17. 



С. С.  Демина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 389

Характеризуя судьбу-fata в пьесах разных лет, Сенека указывает на то, что 
человек может узнать ее по предсказаниям, однако это знание о грядущем и 
страх перед ним, волнения и хлопоты не спасают от предначертанного (см.: 
Agam. 179–180, 319; Phaed. 698–699; Oed. 206–207, 980–982, 993–994; Troad. 351–
352; Med. 652–653; Thyest. 757–758; Phoen. 276–277), поэтому нужно подчи-
ниться судьбе (Oed. 980). Обращает на себя внимание то обстоятельство, что, 
если в ранних трагедиях персонажи сетуют на нее и обвиняют ее во всем, что 
с ними произошло, не беря на себя никакой ответственности (см.: Phaed. 143–
144; Oed. 1019; Troad. 1026–1028), то в пьесах, написанных в 60-е гг., высказыва-
ются идеи о том, что следует охотно (libens) идти навстречу своей участи, не 
жалуясь (Thyest. 367–368), и что человек способен попрать судьбу-fata и сам, 
а не под воздействием высших сил, совершить «свои падения» («casus suos»: 
Phoen. 193–195).   

Могущество фортуны показано во всех трагедиях. Она беспорядочно 
управляет делами человеческими («Res humanas ordine nullo | Fortuna re-
git…»: Phaed. 978–979), дает и отнимает царскую власть (Agam. 57–58, 71–72; 
Troad. 734–735; Med. 219–220; Thyest. 33–36), может возвысить смертного, да-
руя ему милости, а может навредить, посылая несчастья (см.: Agam. 101; Phaed. 
1124; Troad. 259–260, 269, 275; Herc. 325–327, 524–525; Thyest. 536; Phoen. 211–215).  

В пьесах «Медея» и «Геркулес в безумье», написанных в 50-е гг., Сенека 
ставит вопрос о том, в состоянии ли человек бороться с fortuna. В этой связи 
интересны две фразы Медеи: «Судьба боится храбрых, трусливых притес-
няет» («Fortuna fortes metuit, ignauos premit»: Med. 159), «Судьба может отнять 
могущество, но не дух» («Fortuna opes auferre, non animum potest»: Med. 176). 
По поводу первой фразы К. Стар заметил, что эта идея встречается в литера-
турных произведениях других римских авторов республиканского времени 
и эпохи Августа21. Сама Медея при этом ставит себя выше фортуны (Med. 520), 
тем самым причисляя себя к храбрым людям. Однако, очевидно, что, с точки 
зрения Сенеки, это не так. В философских произведениях он характеризует 
храбрость как добродетель, которая, будучи самодостаточной, не нуждается 
в помощи такого порока, как гнев22. У Медеи же гнев и любовь слились во-
едино (см.: «nunc ira amorque causam | iunxere…»: Med. 868–869) и мотивиро-
вали ее на совершение злодеяний. Можно согласиться со словами В. К. Пичу-
гиной о том, что в этой пьесе автор на конкретном примере главной героини 
демонстрирует, «что страсти всегда должны находиться под контролем»23. 

                                                 
21 Star 2016, 41.  
22 Подробнее см.: Демина 2020, 37–38. 
23 Пичугина 2018, 234. 



Fata, fortuna, боги и свобода воли в трагедиях Сенеки  

 

390

Вторая фраза Медеи – о том, что фортуна не управляет духом смертного, – 
созвучна мысли Сенеки, высказанной в «Нравственных письмах к Луци-
лию», – «над нравами судьба власти не имеет» («in mores fortuna ius non 
habet»: Epist. XXXVI. 6). Эти слова свидетельствуют о признании римским ав-
тором I в. н.э. наличия у человека свободы воли, свободы осознанного выбора 
между пороком и добродетелью. По его мнению, лишь борьба с собствен-
ными страстями и пороками и ориентация своего поведения на культивацию 
добродетелей способны возвысить человека над фортуной24. Однако Медея 
не борется со своими страстями, а выбирает порок и злодеяния и пытается 
восстать против сложившихся условий. Следовательно, если в теоретических 
сочинениях Сенека объясняет читателю, как в проблемной ситуации сделать 
правильный выбор в пользу добродетели, то в этой пьесе он изображает тра-
гические последствия неправильного выбора в пользу порока. 

Геркулес тоже совершает убийства, подобно Медее. Однако Сенека пока-
зывает существенные различия этих злодеяний. Если Медея пошла на этот 
шаг осознанно, то Геркулес действовал, пребывая в безумном состоянии, ко-
торое на него наслала Юнона, то есть будучи лишен на тот момент свободы 
выбора (см.: Herc. 1201, 1297). Когда же разум к нему вернулся, он от отчаяния 
захотел наложить на себя руки. Но отговаривающий его Амфитрион заметил, 
что в этом случае его преступление (scelus) уже будет совершено «добро-
вольно и сознательно» («uolens sciensque»: Herc. 1300–1301). Тогда Геркулес 
просит свою virtus (добродетель, доблесть) подчиниться отцовской власти 
(«succumbe, uirtus, perfer imperium patris»: Herc. 1315) и принимает решение 
продолжить жить (Herc. 1317), борясь со своими страстями, прежде всего с 
гневом, который он был готов обрушить на себя самого (см.: Herc. 1220–1221). 
Эту борьбу он считает трудом (labor), сопоставимым по тяжести с его преж-
ними трудами (Herc. 1316).   

Идеи об осознанном выборе добродетели и борьбе со своими страстями, 
представленные в трагедии «Геркулес в безумье», созвучны мыслям Сенеки, 
изложенным в его философских сочинениях, на что уже указывал Н. В. Берн-
штейн25. Хотя Медея провозглашает, что она возвысилась над фортуной, од-
нако древнеримский автор показывает, что это удалось не ей, ибо она дей-
ствовала под влиянием страстей, а Геркулесу, поскольку он обдуманно 
принял решение бороться с ними. 

                                                 
24 Подробнее см.: Демина 2024, 9. 
25 Bernstein 2017, 86, 90–91. 



С. С.  Демина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 391

Изображения богов в трагедиях разных лет имеют общие и отличитель-
ные черты. Схожими для всех пьес являются идеи о том, что бессмертные мо-
гут оказывать людям милости, покровительство, давать власть (см., напр.: 
Troad. 262–263, 695–696; Thyest. 471, 489–490, 621–622), однако благосклон-
ность богов может быть злобной (Phaed. 1271), их чрезмерного покровитель-
ства нужно бояться (Troad. 262–263), оно не дает человеку уверенности в зав-
трашнем дне (Thyest. 619–620). В трагедиях Сенеки люди часто обращаются к 
ним с просьбами, поскольку «несчастным в особенности следует почитать 
верховных (богов)» («miseris colendos maxime superos»: Agam. 694). Однако 
все их мольбы не имеют желаемого эффекта, и они вынуждены сами искать 
решения в сложных трагических ситуациях, поскольку даже бессмертным 
причинно-следственные связи миропорядка не подвластны (см.: Oed. 989–
990). Эти идеи о неспособности молитв изменить fatum и об их необходимо-
сти, поскольку они «являются частью судьбы как «неизбежности поступков», 
а также о подчиненности божества установленному им же самим миропо-
рядку, содержатся и в теоретических произведениях Сенеки26. 

В то же время в трагедиях 40-х – 50-х гг. есть весьма существенные отличия 
от философских сочинений этого римского автора и от его пьес 60-х гг. В тео-
ретических произведениях он утверждает, что бессмертные способны при-
чинить вред (De ira. I. 20. 9), но люди им очень дόроги (De benef. II. 29. 6), по-
этому по отношению к ним боги являются благотворящими (De benef. IV. 9. 1, 
19. 1). Кроме того, согласно Сенеке, им, как справедливо заметила С. Е. Фишер, 
абсолютно не свойственны зависть и гнев27. Однако в трагедиях 40-х – 50-х гг. 
божества показаны злобными, гневными, вредоносными (см.: Agam. 229–230, 
528–530; Phaed. 1271; Oed. 75; Med. 433–434). Наиболее ярко эти характери-
стики проявляются в пьесе «Геркулес в безумье»: Юнона испытывает нена-
висть, гнев, досаду (Herc. 27–29), планирует причинить вред Геркулесу (Herc. 
114–122) и лишает его рассудка (следовательно, и свободы выбора между доб-
ром и злом, между добродетелью и пороком), принуждая совершить чудо-
вищное злодеяние. Такой образ божества полностью противоречит религи-
озным взглядам Сенеки, которые отражены в его философских сочинениях, 
но соответствует общепринятым представлениям древних греков и римлян 
о богах. 

В трагедиях 60-х гг. могущество бессмертных также не ставится под со-
мнение, однако автор уже не говорит об их эмоциях и не акцентирует внима-

                                                 
26 См.: Демина 2024, 8. 
27 Fischer 2008, 57. 



Fata, fortuna, боги и свобода воли в трагедиях Сенеки  

 

392

ние на их способности причинить людям вред, а в пьесе «Финикиянки» сло-
вами Антигоны он подводит читателя к мыслям о том, что человек в состоя-
нии сам, без вмешательства богов совершать свои поступки и ошибки, отка-
зываться от жизненных благ (uitae bona) и даже возвыситься над судьбой 
(fata) (Phoen. 193–195). Подобный взгляд на богов, свободу воли человека и 
возможные последствия его самостоятельно принятых решений и конкрет-
ных действий согласуется с теми идеями, которые Сенека изложил в теоре-
тических сочинениях.  

Таким образом, сравнение драматических произведений разных лет на 
терминологическом уровне обнаруживает их сходство: все высшие силы ха-
рактеризуются преимущественно с негативной стороны, что подчеркивает 
трагизм ситуаций, в которых оказываются персонажи. В то время как сопо-
ставление на мировоззренческом уровне позволяет выявить не только сход-
ства, но и различия. Общими для всех пьес являются идеи о могуществе 
судьбы-fata, фортуны и богов и их способности даровать человеку милости и 
посылать ему различные беды, а также о неизбежности предначертанного и 
необходимости смиренно относиться к изменившимся к худшему жизнен-
ным ситуациям и почитать бессмертных. Такие же мысли высказываются и 
в философских трудах Сенеки.  Однако, если в драмах 40-х – 50-х гг. персо-
нажи винят во всех случившихся с ними несчастьях высшие силы, то в траге-
диях 60-х гг. признается свобода воли человека, проявляющаяся в ситуациях 
выбора между добродетельным и порочным поступком, и, следовательно, его 
ответственность за содеянное. Другим важным отличием является изображе-
ние божеств: в пьесах 40-х – 50-х гг. они испытывают эмоции (например, 
ненависть, гнев, досаду) и вредят людям, в то время как драмы 60-х гг. сведе-
ний об эмоциях бессмертных не содержат, а их способность навредить лю-
дям, с одной стороны, не отрицается, но, с другой, не имеет явных проявле-
ний. Очевидно, идеи о fata, fortuna, богах и свободе воли человека, которые 
Сенека пытается донести до читателя в поздних трагедиях, более близки к 
его философским взглядам, хотя и не совпадают с ними в полной мере, тогда 
как ранние пьесы в большей степени соответствуют общепринятым в рим-
ском обществе I в. н. э. воззрениям, сформированным произведениями древ-
негреческих драматургов и не имеющим связи со стоицизмом. Можно пред-
положить, что сам Сенека на протяжении 40-х – 60-х гг. все сильнее 
убеждался в правильности и нравственной пользе стоической философии и 
через пьесы с известными сюжетами неторопливо и постепенно, от одной 
драмы к другой пытался показать своим современникам, что стоицизм не 
противоречит распространенным в то время традиционным религиозным 



С. С.  Демина / ΣΧΟΛΗ Vol. 20. 1 (2026) 393

взглядам и позволяет осознать пагубное влияние страстей и пороков на при-
нятие решений и поступки и осознанно выбрать путь добродетельной жизни, 
который приведет к спокойствию, счастью и гармонии с окружающим ми-
ром.            

 
БИБЛИОГРАФИЯ / REFERENCES 

 
Демина, С. С. (2020) «Представления Сенеки о храбрости», Magistra Vitae: электрон-

ный журнал по историческим наукам и археологии 1, 36–41. [Электронный ре-
сурс]. URL: https://magistravitaejournal.ru/ru/ 

Демина, С. С. (2024) «Понятия «fatum» и «fortuna» в теоретических сочинениях Се-
неки», Вестник Омского университета. Серия «Исторические науки» 2, 7–13. 

Пичугина, В. К. (2018) «Ясон в трагедии Сенеки Медея: плохой или хороший муж, 
отец и наставник?», ΣΧΟΛΗ (Schole) 12.1, 220–242. 

Санженаков, А. А. (2019) «Может ли театр страстей Сенеки воспитать добродетель-
ного человека?», Сибирский философский журнал 17.3, 245–257. 

Allendorf, T. S. (2013) «The Poetics of Uncertainty in Senecan Drama», Materiali e discus-
sioni per l’analisi dei testi classici 71, 103–144. 

Aygon, J.-P. (2014) «Les tragédies de Sénèque: cohérence dramaturgique, mise en scène et 
interprétation “stoïcienne”», Pallas 95, 13–32. 

Aygon, J.-P. (2015) «Theatrical Language and Philosophical Issues in Seneca’s Tragedies: 
Cued and Unannounced Entrances (Especially Oedipus 81 and 784)», G. W. M. Har-
rison, ed. Brill’s Companion to Roman Tragedy. Leiden; Boston, 260–282. 

Bernstein, N. W. (2017) Seneca: Hercules Furens. London; New York. 
Bexley, E. (2015) «What is Dramatic Recitation?», Mnemosyne 68.5, 774–793. 
Braund, S. (2016) Seneca: Oedipus. London; New York. 
Fantham, E. (2005) «Roman Tragedy», S. Harrison, ed. A Companion to Latin Literature. 

Oxford, 116–129.  
Fischer, S. E. (2008) Seneca als Theologe: Studien zum Verhältnis von Philosophie und Tra-

gödiendichtung. Berlin. 
Frakes, J. C. (1988) The Fate of Fortune in the Early Middle Ages. The Boethian Tradition. Leiden. 
Grant, M. D. (1999) «Plautus and Seneca: Acting in Nero’s Rome», Greece & Rome 46.1, 27–33. 
Grimal, P. (2004) La civiltà dell’antica Roma. Roma. 
Mader, G. (2014) «Hoc quod uolo / me nolle: Counter-Volition and Identity Management 

in Senecan Tragedy», Pallas 95, 125–161. 
Marshall, C. W. (2014) «The Works of Seneca the Younger and Their Dates», G. Damschen, 

A. Heil, edd. Brill’s Companion to Seneca: Philosopher and Dramatist. Leiden; Boston, 
33–44. 

Schiesaro, A. (2003) The Passions in Play: Thyestes and the Dynamics of Senecan Drama. 
Cambridge. 

Slaney, H. (2019) Seneca: Medea. London; New York. 



Fata, fortuna, боги и свобода воли в трагедиях Сенеки  

 

394

Star, C. (2015) «Roman Tragedy and Philosophy», G. W. M. Harrison, ed. Brill’s Companion 
to Roman Tragedy. Leiden; Boston, 238–259. 

Star, C. (2016) «Seneca Tragicus and Stoicism», E. Dodson-Robinson, ed. Brill’s Companion 
to the Reception of Senecan Tragedy: Scholarly, Theatrical and Literary Receptions. 
Leiden; Boston, 34–56. 

Trinacty, C. (2016) «Imago res mortua est: Senecan Intertextuality», E. Dodson-Robinson, 
ed. Brill’s Companion to the Reception of Senecan Tragedy: Scholarly, Theatrical and 
Literary Receptions. Leiden; Boston, 13–33. 

Zwierlein, O., ed. (1986). L. Annaei Senecae tragoediae incertorvm avctorvm Hercvles [Oet-
aevs], Octavia. Oxford. 

 
References in Russian: 
Demina, S. S. (2020) «Predstavleniya Seneki о khrabrosti», Magistra Vitae: elektronnyy zhurnal po 

istoricheskim naukam i arkheologii 1, 36–41. URL: https://magistravitaejournal.ru/ru/ (ac-
cessed: 19.05.2025). 

Demina, S. S. (2024) «Ponyatiya «fatum» i «fortuna» v teoreticheskikh sochineniyakh Seneki», 
Vestnik Omskogo universiteta. Seriya «Istoricheskie nauki» 2, 7–13. 

Pichugina, V. K. (2018) «Yason v tragedii Seneki Medeya: plokhoi ili khoroshiy muzh, otets i nas-
tavnik?», ΣΧΟΛΗ (Schole) 12.1, 220–242. 

Sanzhenakov, А. А. (2019) «Mozhet li teatr strastei Seneki vospitat’ dobrodetel’nogo cheloveka?», 
Sibirskiy filosofskiy zhurnal 17.3, 245–257. 

 


